

مجلة علمية محكَّمة نصف سنوية، تُعنى بتراث سامرّاء/ تصدر عن العتبة العسكرية المقدَّسة. مركز تراث سامرّاء/ النجف الأشرف \_ (العدد الخامس) ٢٠٢٢م \_ ١٤٤٣هـ.









مجَلة علم بيَّة مُحَكَّمة نصف سَنوية تُعنى بدراسة تَحنى براسة تَحنى براث سامراء المشرَّفة

#### تصدر عن

الْغِتَبِّرِالْغِينِيْ كِيْنِ الْمِقَالَةِ بِينَ

مِرْكُرُونِ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ الْمُؤْلِدُ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللّلْمِي اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللّلْمِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِي الللَّلْمِي الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللللللَّالِي ال

العدد الخامس- السنة الثالثة (۲۰۲۲م - ۱٤٤۳هـ)

#### رئيس التحرير

أ.د. محمد محمود عبود زوين
 جامعة الكوفة \_ كلية الفقه \_ التفسير اللغوي

#### مدير التحرير م.د. مشتاق عبد الحي الأسدي مدير مركز تراث سامرّاء

#### هيئة التحرير

- ١.أ.د. محمد موسى القريني \_ جامعة الملك عبد العزيز \_ كلية المعلمين \_ تاريخ حديث.
- ٢. أ.د. محمد شقير \_ الجامعة الإسلامية \_ كلية الدراسات الإسلامية \_ لبنان \_ فقه وعلوم إسلامية.
- ٣. أ.د. حسن خليل رضا \_ الجامعة اللبنانية \_ كلية الآداب والعلوم الإنسانية \_ الفلسفة والعلوم التربوية.
- ٤. أ.د. عبد المجيد حسين زراقط \_ الجامعة اللبنانية \_ اللغة العربية والأدب العربي.
- ٥. أ.د. سامى ناظم حسين المنصوري جامعة القادسية كلية التربية تأريخ حديث.
- 7. أ.د. عادل عباس النصراوي \_ جامعة الكوفة \_ كلية التربية الأساسية \_ اللغة والنحو.
  - ٧. أ.د. سرحان جفات سلمان جامعة القادسية كلية التربية اللغة العربية.
- ٨. أ.د. عادل نذير \_ جامعة كربلاء \_ كلية التربية للعلوم الإنسانية \_ اللسانيات الحديثة.
- ٩. أ.د. عادل عبد الجبار الشاطي \_ جامعة بابل \_ كلية العلوم الإسلامية \_ الحديث الشريف.
  - ١٠. أ.د. محمد حمزة الشيبان \_ جامعة بابل \_ كلية العلوم الإسلامية \_ الفلسفة.
- ١١. أ.م.د. رجوان فيصل الميالي جامعة القادسية كلية الآثار الآثار الإسلامية.

#### تدقيق اللغة العربية الشيخ عقيل علي شلال الدراجي

تدقيق اللغة الانكليزية م. حميد مانع دايخ الحمداوي

لا يحقّ لأحد النشر أو الاقتباس من بحوث المجلة دون الإشارة إلى مؤلفيها والجهة الناشرة، ويعدّ ذلك حقاً من حقوق الملكية الفكرية للمؤلفين، ومعياراً من معايير التحكيم الدولي للمجلات العلمية الرصينة.

الترقيم الدولي: ISSN: 2617-216x

إدارة المجلة: 07601840097 | 07819570282

http://ts.askarian.iq : موقعنا على شبكة الإنترنت البريد الإلكتروني: torath.samarra2017@gmail.com

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق العراقية: ٢٣٩٦ لسنة ٢٠١٩م.

العنوان الموقعي: جمهورية العراق/ النجف الأشرف- ملحق شارع الرسول عَيْلِالله مركز تراث سامرًاء



#### دليل الباحث

تستقبل مجلة تراث سامرًاء البحوث والدراسات الرصينة وفق قواعد البحث العلمي الآتية:

١. يشترط في البحوث أو الدراسات أن تكون وفق منهجية البحث العلمي وخطواته المتعارف عليها عالمياً.

٢. أن يكون البحث مرتبطاً بمحاور المجلة الرئيسة الآق ذكرها:

ب- تاريخ العتبة العسكرية المقدسة ومميزاتها المعهارية، والإدارات التي تعاقبت عليها،
 والأوقاف التابعة لها، والمعالم التي تضمنتها، والراقدون فيها.

ج- أعلام سامراء وشخصيات زارت المدينة.

د- تاريخ مدينة سامراء وجغرافيتها عبر العصور، وتنوعها السكاني، ومعالمها الأثرية والدينية.

هـ- الحوزة العلمية في سامراء: علماؤها، ومدارسها، وآثارها الفكرية.

و- المجدّد السيد الشير ازى شَيِّن آثاره، ومدرسته في سامراء.

٣. تقديم ملخّص للبحث باللغتين العربية والإنجليزية، في حدود صفحة واحدة، على أن تتضمن عنوان البحث كاملاً.

٤. أن تحتوي الصفحة الأولى من البحث على: عنوان واسم الباحث/ الباحثين، جهة العمل، العنوان الوظيفي (إن وجد)، رقم الهاتف، البريد الإلكتروني.

تكون الهوامش في أسفل كل صفحة والمصادر والمراجع في نهاية البحث، أما طريقة كتابة المصادر والمراجع فتكتب وفق الصيغة العالمية المعروفة بـ (chicAgo)، وهي كالآتي: اللقب، اسم المؤلف، عنوان الكتاب، الترجمة، المجلد أو الجزء، مكان الطبع، اسم المطبعة، سنة الطبع.

٦. يزوَّد البحث بقائمة المصادر والمراجع منفصلة عن الهوامش، وفي حالة وجود مصادر ومراجع أجنبية تُضاف قائمة المصادر والمراجع بها منفصلة عن قائمة المراجع والمصادر العربية، ويراعى في



إعدادهما الترتيب الألف بائى لأسهاء الكتب أو البحوث في المجلات.

٧. تطبع الجداول والصور واللوحات على أوراق مستقلة، ويشار في أسفل
 الشكل إلى مصدرها، أو مصادرها، مع تحديد أماكن ظهورها في المتن.

٨. إرفاق نسخة من السيرة العلمية إذا كان الباحث ينشر في المجلة للمرة الأولى، وأن يشير فيها إذا كان البحث قد قُدِّم إلى مؤتمر أو ندوة علمية، كما يلزم أن يشار إلى اسم الجهة العلمية، أو غير العلمية، التي قامت بتمويل البحث، أو المساعدة في إعداده.

٩. أن لا يكون البحث منشوراً في وسيلة نشر أخرى، وبخلافه يتحمل الباحث التبعات القانونية المترتبة على ذلك.

١٠. يقدم البحث مطبوعاً على ورق (A4)، مع قرص مدمج (CD)، وبها لا يقل عن (٢٥)
 صفحة بخط «simplified ArAbic» حجم (١٦) للمتن، و(١٤) للهامش، على أن تُرقّم الصفحات ترقيهاً متسلسلاً.

١١. ترتيب البحوث في المجلة خاضع لاعتبارات فنية، ولا علاقة له بمكانة الكاتب وأهمية المحث.

١٢. تخضع البحوث لتقييم سرّي؛ لبيان صلاحيتها للنشر، ولا تعاد البحوث إلى أصحابها سواء قبلت للنشر أم لم تقبل، ووفق الآلية الآتية:

أ- يبلّغ الباحث باستلام المادة المرسلة للنشر خلال مدة أقصاها أسبوع من تاريخ التسلّم.

بَرَلَغ أصحاب البحوث المقبولة للنشر بموافقة هيئة التحرير على نشرها وموعد نشرها المتوقع.

ج- البحوث التي يرى المقيّمون الحاجة إلى إجراء تعديلات أو إضافات عليها قبل نشرها تعاد إلى أصحابها، مع الملحوظات المحددة، كي يعملوا على إعدادها نهائياً للنشر في موعد أقصاه أسبوع واحد.

د- البحوث المرفوضة يبلغ أصحابها بالرفض من دون ضرورة لإبداء أسباب الرفض.

هـ- يُمنح كلَّ باحث نسخة واحدة من العدد الذي نشر فيه بحثه، ومكافأة مالية مجزية، ويعتمد ذلك على درجة تقييم البحث وأصالته.

#### سياسة النشر في المجلة

تهدف المجلة إلى توفير فرص متساوية لجميع الباحثين، حيث تقبل الأبحاث العلمية استناداً إلى محتواها العلمي وأصالتها، وترى المجلة أن الالتزام بأخلاقيات النشر المهنية تعد أهمية قصوى يجب على الباحثين والمحكمين مراعاتها لتحقيق أهداف المجلة ورؤاها.

وفي ما يأتي بيان أخلاقيات النشر العلمي الخاص بالمجلة، ويتضمن لوائح وأنظمة أخلاقية خاصة برئيس التحرير، وأعضاء هيئة التحرير، والمحكمين، والباحثين، كما يتوافق مع مبادئ لجنة أخلاقيات النشر العالمية (COPE):

- يقوم رئيس التحرير بمتابعة وتقييم البحوث تقييهاً أولياً، والنظر في مدى صلاحيتها للنشر، أو الاعتذار من النشر، قبل إرسالها إلى السادة المحكّمين.
- يتولى رئيس تحرير المجلة ـ بالتعاون مع هيئة التحرير وذوي الاختصاص من خارج هيئة التحرير \_ مسؤولية اختيار المحكّمين المناسبين على وفق موضوع البحث، واختصاص المحكّم بسرية تامة.
- تقدّم المجلة في ضوء تقارير المحكّمين والخبراء خدمة دعم فني ومنهجي ومعلوماتي للباحثين بمقدار ما يقتضيه البحث ويخدم جودته.
- الالتزام بعدم التمييز بين الباحثين على أساس العرق، أو الجنس، أو النوع الاجتهاعي، أو المعتقد الديني أو القيمي، أو أي شكل من أشكال التمييز الأخرى، عدا الالتزام بقواعد ومنهج البحث ومهارات التفكير العلمي في عرض الأفكار والاتجاهات والموضوعات ومناقشتها وتحليلها.



- تلتزم المجلة بعدم استخدام أيّ عضو من أعضاء هيئتها، أو المحكّمين أفكار البحوث غير المنشورة التي يتضمنها البحث المحال على المجلة في أبحاثهم الخاصة.
- يتعهد الباحثون بأصالة أبحاثهم واستيفائها للمعايير المهنية والأخلاقية والعلمية، وما يترتب على ذلك من مصداقية عالية في تقديم النتائج من دون أي تغيير أو تحريف لها.
- يلتزم الباحثون باستخدام الطريقة العلمية المنهجة في الوصول إلى الحقيقة.
- التزام الباحثين بالحيادية والابتعاد عن التعصب والتزمّت والتمسك بالرأي والذاتية، وأن يكون الباحث منفتحاً على الحقيقة العلمية.
- يلزم الباحثين اعتمادُ الأدلة والبراهين الكافية لإثبات صحة النظريات والفرضيات للتوصل إلى الرأي المنطقى المعزز بالأدلة.
- يلتزم المحكمون بالتأكد من خلو الأبحاث من الانتحال، كما يلزمهم الإشارة إلى جميع الأعمال المنشورة التي انتُحل منها.



| العدد:                                                            | إلى/                                                 |                                                      |
|-------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| التاريخ:                                                          | م/ تعهد وإقرار                                       |                                                      |
| بم بأنّها قد استلمتْ بحثكم                                        | م اعلام حنابکہ الکہ<br>نی سامہ اء) اعلام حنابکہ الکہ | سہ ہیئة تحریر (محلة تراث                             |
| .(                                                                | ك سامراء) إعلام جنابكم الكر                          | الموسوم بـ (                                         |
| ب وقت ممكن؛ ليتسنى لنا المباشرة                                   |                                                      |                                                      |
|                                                                   | تسلّم التعهّد مع التقدير                             | بإجراءات التقييم العلمي، بعد                         |
| مدير التحرير                                                      |                                                      |                                                      |
| م.د. مشتاق عبد الحي الاسد                                         | تعهد وإقرار                                          |                                                      |
| (                                                                 | ) وبحثي الموسوم بـ (                                 | إني الموقّع في أدناه (                               |
|                                                                   |                                                      | أتعهّد بها يأتي:                                     |
| شره كاملاً أو ملخصاً، وهو غير                                     | سابقاً، ولم أقدّمه لأية جهة لنـ                      | ١- إنّ البحث غير منشور س                             |
|                                                                   |                                                      | مستّل من رسالة أو أطروحة                             |
| في البحوث المنشورة في المجلة،                                     | إخلاقياته المطلوب مراعاتها                           |                                                      |
| ر المستندة إلى تقرير المقيّم العلمي. ﴿                            | سب واحوظات هيئة التحرير                              | ﴾ و تدقيق البحث لغوياً.<br>٣- الالتنام رود المالحث ح |
| ر السنده إلى عرير الميم العملي.<br>جلّة إلّا بعد حصولي على موافقة |                                                      |                                                      |
|                                                                   | <b>3</b> 3, 3,                                       | خطيّة من رئيس التحرير.                               |
| البحث من معلومات.                                                 | والأخلاقية عن كل ما يرد في                           | ٥- تحمل المسؤولية القانونية                          |
|                                                                   |                                                      | كما أتعهد بما يأتي:                                  |
|                                                                   |                                                      | ١ – ملكيتي الفكرية للبحث.                            |
| إلكتروني كافة لمجلة تراث سامراء أ                                 | والنشر والتوزيع الورقي والإ                          |                                                      |
|                                                                   | سے س                                                 | من تخوّله.                                           |
| ت.                                                                | ن القانونية كافّة، ولأجله وقّع                       | وبخلاف ذلك أتحمّل التبعات                            |

اسم الباحث: (.....)

التاريخ / / ٢٠ مالموافق: / / ١٤هـ

توقيع الباحث

اسم الوزارة والجامعة والكلية أو المؤسسة التي يعمل بها الباحث: (......)

البريد الإلكتروني للباحث (.....) رقم الهاتف: (....

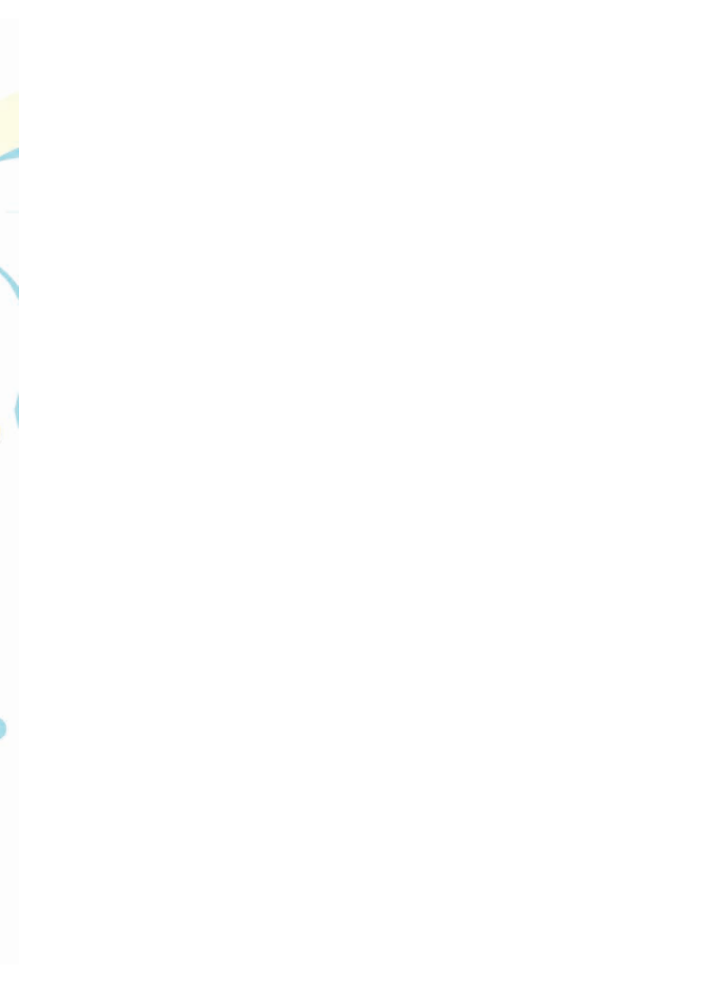
أسهاء الباحثين المشاركين إن وجدوا (.....

#### دليل المقيّمين

تحرص مجلة تراث سامرًاء على ضهان أعلى درجات الكفاءة والإنصاف في عملية التقييم، فضلاً عن ضهان توحيد آلية التقييم، والاتفاق على مراحلها، والتأكيد على أهمية استيفاء معايير التقييم المنصف والدقيق، لذلك نرى أن المهمة الأساسية للمقيّم العلمي للبحوث، هي أن يقرأ البحث الذي يقع ضمن تخصّصه العلمي بعناية فائقة، ويقيّمه وفق منظور علمي أكاديمي لا يخضع لآرائه الشخصية، ثم يقوم بتثبيت ملحوظاته الصادقة حول البحث.

وأن يعاد البحث إلى المجلة في مدة لا تتجاوز خمسة عشر يوما، ويتم التقييم وفق المحددات الآتية:

- ١ مدى اتساق العنوان مع المحتوى.
- ٢- سلامة المنهج العلمي المستخدم مع المحتوى.
  - ٣- مدى توثيق المصادر والمراجع وحداثتها.
- ٤ الأصالة والقيمة العلمية المضافة في حقل المعرفة.
- ٥- توافق البحث مع السياسة العامة للمجلة وضوابط النشر فيها.
- ٦- عدم الاستلال من دراسات سابقة، ومع ثبوت الاستلال يلتزم المقيم ببيان تلك
   الدراسات لرئيس التحرير في المجلة.
- ٧- بيان ما إذا كان ملخص البحث يصف بشكل واضح مضمون البحث وفكرته
   باللغتين العربية والانكليزية.
- ٨- بيان مدى استناد النتائج التي توصل إليها الباحث إلى الأطر النظرية التي اعتمد عليها.
- 9- عملية التقييم تتم بشكل سري، وليس من حق المؤلف الاطلاع على أي جانب منها، وتسلّم الملحوظات مكتوبة إلى مدير التحرير.
- ١ إن ملحوظات المقيّم العلمية و توصياته ستعتمد بشكل رئيس في قرار قبول البحث للنشر من عدمه.



#### بنب والله الزخمز الزجيه



#### جمهورية العراق وزارة التعليم العالى والبحث العلمى دانرة البحث والتطوير

Republic of Iraq Ministry of Higher Education & Scientific Research Research & Development Department

No.: Date: الرقم: ب ت 4 / 2406 التاريخ 2020/06/21

#### ديوان الوقف الشيعي / الأمانة العامة للعتبة العسكربة المقدسة

م/ مجلة تراث سامراء

#### السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ...

اشارة الى كتابكم المرقم م /٥ / ١٣٥٤ في ١٣٠/٥/١٦ بشأن اعتماد مجلة تراث سامراء التي تصدر عن مركز تراث سامراء التابع للعتبة العسكرية المقدسة في الترقيات العلمية وتسجيلها في موقع المجلات الإكاديمية العلمية العراقية ، نود اعلامكم بأنه حصلت موافقة المبيد وكيل الوزارة لشؤون البحث العلمي بتاريخ ٢٠٢٠/٦/٢١ على اعتماد المجلة اعلاه في التزقيات العلمية واعتباراً من العند الاول - المنة الاولى ٢٠٢٠ وتسجيل المجلة في موقع المجلات الاكاديمة العلمية العراقية.

للتفضل بالعلم وتسمية مخول عن المجلة لمراجعة دائرتنا لتزويده بإسم مستخدم وكتعة مرور ضمن موقع المجلات بشأن فهرسة اعداد المجلة ... مع التقدير .

أ.د. غسان حميد عبدالمجيد

المدير العام لدائرة البحث والتطوير

T.T./7/ C1

- خة منه الى:

   مكتب السيد وكيل الوزارة لشؤون البحث العلمي / اشارة الى موافقة سيادته المذكورة اعلاه المثبتة على مذكرتنا المرقمة ب ت م ١٥٥٣/ في ٢٠٢٠/٦/٢١ / التفضل بالإطلاع ... مع التقدير .

   قسم ادارة المشاريع الريادية / شعبة المشاريع الإلكترونية / المتفضل بالعلم واتخاذ مايلزم ... مع التقدير .

   قسم دارة المشاريع الريادية / شعبة المشاريع الإلكترونية / المتفضل بالعلم واتخاذ مايلزم ... مع التقدير ...
  - - - الصادرة

مهند ۽ آنس ۲۱ / حزيران

وزارة التعليم العالمي والبحث العلمي - دائرة البحث والتطوير - القصر الأبيض - المجمع التربوي - الطابق السادس قسم الشؤون العلبية scdep@rdd.edu.iq





# المحتويات

| 6  | 1   | الشيخ ماهر سامي كباشي الحجاج       | رسالة الإمام الهادي التله إلى أهل الأهواز (الحلقة الثالثة: في التفويض)                                       |
|----|-----|------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | 00  | أ. د. عباس أمير معارز              | الإمام الحسن العسكري للطِّلاِ: الثابت القِيمِيّ، دلالات المجال والمقاصد: الاسم، والكنْيَة، واللّقب           |
| 3. | ٨٥  | م.د. محمد عبد علي حسين القزاز      | «نصوص مترجمة عن الروسية حول الإمام<br>المهدي (سيرغي رسيرغي<br>ريشيكوف)»                                      |
|    | 111 | م. د. محمد حموز لفته الغانمي       | الشيخ حسين النوري الطبرسي_دراسة<br>في حياته وسيرته العلمية والفكرية<br>١٢٥٤هـ -١٣٢٠هـ/١٨٣٨م _                |
|    | 101 | أ. د. ستار عبد الحسن جبار الفتلاوي | الشيخ محمد جواد البلاغي (ت ١٣٥٢ هـ)<br>وجهوده في علم الأديان المقارن في ضوء<br>كتابه (الهدى إلى دين المصطفى) |
| •  | 710 | أ.م. أمجد سعد شلال المحاويلي       | مشاهدات عبد العلي خان «أديب الملك» لمدينة سامراء ومرقد الإمامين العسكرين المياتيات عام١٨٥٦م                  |
|    | 747 | أ.م.د.كاظم جبر سلمان               | عصر سامراء الألف السادس قبل الميلاد الحاضنة الأولى لحضارة بلادالرافدين القديمة                               |
| •  | 770 | م.م.عقيل محمد موسى الغبان          | إدراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء على القائمة التمثيلية لليونسكو (دراسة قانونية)                 |
|    |     |                                    |                                                                                                              |







(الحلقة الثالثة: في التفويض)

Imam Hadi's (PBUH) Message to the People of Ahwaz Third episode, Authorization

الشيخ ماهر سامي كباشي الحجاج

Sheikh Maher Sami Kabashi Al-Hajaj





#### الملخص:

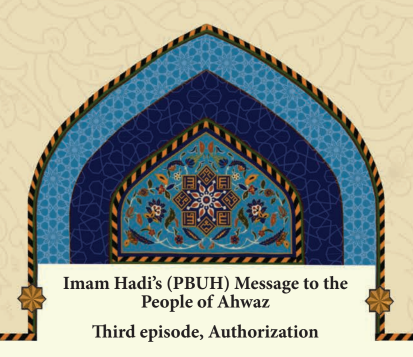
في هذه الحلقة من شرح رسالة الإمام الهادي النيالي إلى أهل الأهواز نتعرض لبيان شبهة التفويض والرد عليها كما بينه الإمام النيالي حيث إن المفوضة ذهبوا إلى أن الله (تعالى) قد فوض للناس أفعالهم، فهي مخلوقة لهم تماماً ولا علاقة لله بها، فلهم أن يفعلوا ما يشاؤون من الخير والشرتحت مظلة التفويض، مدعين بأن الله قد فوض للعباد أفعالهم.

فانبرى الإمام الهادي للتصدي لبيان زيف هذه البدعة ووهنها، بأدلة وجدانية عقلية ممزوجة بالنص القرآني الواضح الجلي، فهو للتيلا يقرر فكرة التفويض ومن مداخل مختلفة، ثم ينقضها بأدلة محكمة وقوية مشفوعة بالآيات والروايات.

وأهم نقطة بيّنها الإمام عليّه في ذلك هي: أن أساس فكرة التفويض أمر خاطئ عيث إنّ المفوضة بعد إقرارهم بالدين قالوا بالإهمال، وهما أمران يكذب أحدهما الآخر، فيكون أصل اعتقادهم مبنياً على خطأ.

#### الكلمات المفتاحية:

الإمام الهادي الثيلا، بيان، الدليل، الله، المفوضة.



#### Abstract:

In this episode of explaining Imam Hadi's (PBUH) message to Al-Ahwaz people, we will discuss the suspicion of authorization and the response as shown by Imam (PBUH). Al-Mofawada has said that Al-mighty Allah authorized people their actions. Those actions are created for people and have no relation to Allah. People are free to do whatever they want to do whether good or evil deeds. Al-Mofawada claimed that Allah authorized people their actions.

Imam Hadi (PBUH) has stood up to this fake invented heresy using intellectual and affective evidences mixed with Quranic clues to show the frailty of this lie. Imam Hadi (PBUH) explains the idea of authorization based on different entries then he negates them based on solid evidence from Quran and narrations.

The most important point clarified by Imam (PBUH) is that the basic idea of authorization is wrong when Al-Mofawada, after embracing Islam, they start to abandon basics of religion, where the two issues contradict with each other. Therefore, the base of their belief is built on wrong assupmtion.

#### key words:

Imam Hadi (PBUH), clarification, evidence, Allah, Al-Mofawada.

#### مقدمة:

ما زلنا نعوم في بحر علوم آل محمد، وتقدم في الحلقة السابقة الكلام عن الجبر، وفي هذه الحلقة نحاول تسليط الضوء على التفويض، كما ورد في رسالة إمامنا الهادي المثلا إلى أهل الأهواز.

ولكن قبل أن نخوض في عمق بحث التفويض يلزمنا عرض المقطع المعني بالبحث من الرسالة الشريفة من كلامه عليه حتى يتسنى لنا الوقوف عند بيان معانيه في الأبحاث الآتية.

قال الإمام الهادي عليه (... وأما التفويض الذي أبطله الصادق عليه وأخطأ من دان به وتقلده، فهو قوله القائل: (إن الله (جلّ ذكره) فوّض إلى العباد اختيار أمره ونهيه وأهملهم). وفي هذا كلام دقيق لمن يذهب إلى تحريره ودقته.

وإلى هذا ذهبت الأئمة المهتدية من عترة الرسول عَلَيْهُ، فإنهم قالوا: لو فوّض اليهم على جهة الإهمال، لكان لازماً له رضا ما اختاروه، واستوجبوا منه الثواب، ولم يكن عليهم فيها جنوه العقاب، إذا كان الإهمال واقعاً.

وتنصرف هذه المقالة على معنيين: إما أن يكون العباد تظاهروا عليه فألزموه

قبول اختيارهم بآرائهم عنوة، كره ذلك أم أحب، فقد لزمه الوهن.

أو يكون (عزّ وجلّ) عجز عن تعبدهم بالأمر والنهي على إرادته، كرهوا أو أحبوا، ففوّض أمره ونهيه إليهم، وأجراهما على محبتهم، إذ عجز عن تعبدهم بإرادته، فجعل الاختيار إليهم في الكفر والإيان.

ومَثَلُ ذلك: مثل رجل ملك عبداً ابتاعه ليخدمه، ويعرف له فضل ولايته، ويقف عند أمره ونهيه، وادعى مالك العبد: (أنه قاهر عزيز حكيم)، فأمر عبده ونهاه، ووعده على اتباع أمره عظيم الثواب، وأوعده على معصيته أليم العقاب، فخالف العبد إرادة مالكه، ولم يقف عند أمره ونهيه، فأيّ أمر أمره \_ أو أيّ نهى نهاه عنه \_ لم يأته على إرادة المولى، بل كان العبد يتبع إرادة نفسه واتباع هواه، ولا يطيق المولى أن يرده إلى اتباع أمره ونهيه، والوقوف على إرادته، ففوّض اختيار أمره ونهيه إليه، ورضى منه بكل ما فعله، على إرادة العبد لا على إرادة المالك، وبعثه في بعض حوائجه، وسمّى له الحاجة، فخالف على مولاه، وقصد لإرادة نفسه واتبع هواه.

فلم رجع إلى مولاه نظر إلى ما أتاه





به، فإذا هو خلاف ما أمره به، فقال له: لم هواى وإرادتي، لأنّ المفوض إليه غير محظور عليه، فاستحال التفويض.

أُو لَيس يجب على هذا السبب: إما أن يكون المالك للعبد قادراً، يأمر عبده باتباع أمره ونهيه، على إرادته لا على إرادة وَأَنْتُمْ تَسْمَعُونَ ﴿ (٥). العبد، ويملكه من الطاقة بقدر ما يأمره به وينهاه عنه، فإذا أمره بأمر ونهاه عن نهى ونهيه إلى عباده، فقد أثبت عليه العجز، عرّفه الثواب والعقاب عليهما، وحذّره وأوجب عليه قبول كل ما عملوا من ورغّبه بصفة ثوابه وعقابه؛ ليعرف العبد خير وشر، وأبطل أمر الله ونهيه، ووعده قدرة مولاه بما ملَّكه من الطاقة لأمره ونهيه، وترغيبه وترهيبه، فيكون عدله وإنصافه شاملاً له، وحجته واضحة عليه للإعذار والإنذار، فإذا اتبع العبد أمر مولاه جازاه، محظور. وإذا لم يزدجر عن نهيه عاقبه.

> أمر إليه، أحسن أم أساء، أطاع أم عصي، عاجزاً عن عقوبته ورده إلى اتباع أمره.

وفي إثبات العجز نفى القدرة والتألُّه، وإبطال الأمر والنهي، والثواب والعقاب، ومخالفة الكتاب، إذ يقول: ﴿ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ وَإِنْ تَشْكُرُوا

يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾(١)، وقوله (عزّ وجلّ): أتيتني بخلاف ما أمرتك ؟ فقال العبد: ﴿ اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ اتكلت على تفويضك الأمر إلي فاتبعت مُسْلِمُونَ ﴾(٢)، وقوله: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجُنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ \* مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ ﴿ ""، وقوله: ﴿اعْبُدُوا اللهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً﴾('')، وقوله: ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلَّوْا عَنْهُ

فمن زعم أن الله (تعالى) فوض أمره ووعيده، لعلة ما زعم أن الله فوضها إليه؛ لأن المفوض إليه يعمل بمشيئته، فإن شاء الكفر أو الإيمان، كان غير مردود عليه ولا

فمن دان بالتفويض على هذا أو يكون عاجزاً غير قادر ففوض المعنى، فقد أبطل جميع ما ذكرنا من وعده ووعيده، وأمره ونهيه، وهو من أهل هذه الآية: ﴿أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية ٧.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الذاريات، الآية ٥٦ - ٥٧.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية ٣٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنفال، الآية ٢٠.

وَتَكْفُرُونَ ببَعْض فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْيٌ فِي الْحِيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِّ الْعَذَابِ وَمَا اللهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾(١)، تعالى الله عما يدين به أهل التفويض ﴿عُلُوّاً كَبيراً﴾(٢).

### المبحث الأول التفويض

بعد أن تم الكلام عن الجبر، انحدر بنا البحث نحو (التفويض)، كما أَثُبتَ في رسالة الإمام الهادي التَّلْإِ، حيث بيّن عليُّه عدة جوانب متعلقة بإبطال هذا المعتقد الفاسد، وبصور عدة، ولكننا قبل ذلك نتعرض لبيان بعض النكات المهمة والنافعة في المقام ضمن أبحاث نذكرها تباعاً، إن شاء الله (تعالى).

#### المطلب الأوّل: تعريف التفويض

التفويض في اللغة: هو مصدر من (فوّض، يفوّض تفويضاً)، وفوّض يعني: أباح وأطلق له العنان، كما يقال: أباح الشيء: أي أطلقه (٣)، وفوض الأمر إليه:

[باح].

صيّره إليه وجعله الحاكم فيه(٤).

و(الأمر) الذي هو مفعول التفويض إذا أضيف إلى الله \_ بمعنى: أن العبد يفوض أمره إلى الله (تعالى)، كما ورد في القران: ﴿وَأَفَوِّضُ أَمْرِي إِلَى اللهِ﴾ (٥) ـ كان معناه: أتكل عليه (١)، وإذا أضيف إلى النكاح \_ أي: تفويض أمر النكاح \_ فهو التزويج بلا مهر(٧).

وأما التفويض في الاصطلاح فهو: أن أفعال العباد مفوضة إليهم، مخلوقة لهم، لا صلة لها بالله (سبحانه) سوى أنه أقدر العبد على العمل، وليس له (تعالى) إرادة ومشيئة متعلقة بأفعالهم، بل هي خارجة عن نطاق إرادته ومشيئته (^).

(٤) ابن منظور، لسان العرب ج٧ ص ٢١٠ مادة [فوض].

(٥) سورة غافر، الآية ٤٤.

(٦) الفراهيدي، كتاب العين ج٧، ص٦٤ مادة [فوض].

(۷) الجوهري، الصحاح، ج٣، ص ١٠٩٩ مادة [فوض]، هذا معنى التفويض المستفاد من كلمات اللغويين، والجمع بينها وتحليلها بتصرف منّا.

(٨) السبحاني، جعفر، لب الأثر، ص ١١، مركز الرسالة الأمر بين الأمرين، ص ٣٦، الخرازي، (٣) ابن منظور، لسان العرب ج٢ ص ٥١٦ مادة السيد محسن، بداية المعارف الإلهية، ج١، ص ۱٦٠.





<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية ٨٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية ٤٣.

بعبارة أخرى: التفويض: هو عبارة عن اعتقاد خاص بأفعال الناس، بأنها مخلوقة لهم مطلقاً، من دون أي تدخل من الله (تعالى)، بمعنى أنه أباح لهم وفوّض إليهم أن يفعلوا ما شاؤوا، وفي نفس الوقت يجازي المحسن، ويعاقب المسيء على ما فعل، وهو ما ذهبت إليه المعتزلة.

#### المطلب الثاني: منشأ التفويض

الذين خاضوا غمار هذه المسألة الكلامية نجدهم قد بينوا عدة مناشئ لبروز هذا المعتقد عند المعتزلة، ومن تلك المناشع:

١- إن المعتزلة أخذوا بمبدأ العدل في الله (سبحانه)، وزعموا أن إسناد أفعال العباد إلى الله (سبحانه) \_ كما قالته الأشاعرة \_ينافي عدله وحكمته، فحكموا بانقطاع الصلة، وأن الموجودات مفوض إليها في مقام العمل(١).

٢- إن الاحتراز عن نسبة المعاصي والكفر والقبائح إلى الله (تعالى) هو الذي يحتم عليهم القول بالتفويض، حيث إنه لولا القول به للزم استناد القبائح إلى الله

الرسالة الأمربين الأمرين، ص ٣٦.

(تعالى)، وهو لا يناسب جلاله<sup>(۲)</sup>.

أقول: هذا المنشأ وإن كان صورة غير السابق ولكنه روحاً عينه بلا ريب، فهما واحد وإن اختلف شكلهما.

٣- وهناك أصل فلسفي بُنِيَ عليه التفويض وهو: أن الممكن يحتاج إلى علته في حدوثه فقط دون بقائه، فإذا حدث المكن ارتفعت حاجته عن العلة(٣)، وعندما نتأمل في كلمات الأعلام بمعنى أن العبد محتاج إلى الله (تعالى) في خروجه إلى الوجود، وبعد ذلك فهو علة كل ما يصدر عنه، بحيث لا يسند شيء من أفعاله إلى الله (تعالى)، لا من قريب كما تزعمه الأشاعرة، ولا من بعيد بمعنى الرتبة كما تقوله الإمامية.

#### والجواب عن هذه المناشئ:

أما الأوّل والثاني، فمع التحفظ على مبدأ العدل، وعدم نسبة القبيح إلى الله (تعالى)، نقول: إن فعل الإنسان وإن كان صادراً منه فعلاً وحقيقةً ومخلوقاً له، ولكن

(٢) الخرازي، السيد محسن، بداية المعارف الإلهية، ج١، ص ١٦٠، بتصرف بسيط في العبارة.

(٣) السبحاني، محاضرات في الإلهيات، ص ٣٣١ ـ ٣٣٢ بتصرف بسيط في العبارة، ينظر: علم (١) السبحاني، لب الأثر، ص ١١، وينظر: مركز الهدى، السيد عبد الجواد، النظر المختار في الجبر والاختيار على ضوء الكتاب والسنة، ص ٧٨.



الأولى: إن علة احتياج المكنات إلى العلة هل هو الإمكان، أم الحدوث؟ فثبت هناك بأنه الإمكان اللازم للماهية، لا الحدوث المتأخر عنها(١).

الثانية: إن المكن محتاج إلى علته حدوثاً وبقاءً، ولو كان الاحتياج فقط في الحدوث لانقلب الممكن واجبأ، والفقير غنياً، وهو باطل ضرورة<sup>(٢)</sup>.

إذن: الإنسان المكن كما أنه محتاج إلى ربه في أوّل خلقه وإيجاده وحدوثه، كذلك هو محتاج إليه في بقائه وفي كل ما يصدر عنه، وهو معنى الفقر إلى الله (تعالى)، ومعنى غناه (جل شأنه) وقيّوميته ومشيئته على عباده، قال (تعالى): ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى الله وَاللهُ هُوَ الْغَنِيُّ الحُمدُ ﴾(٣).

#### المطلب الثالث: التفويض الخاص

هذا الاصطلاح وهو: (التفويض الخاص) قد يبدو غريباً ولكنه ليس كذلك،

(١) الطباطبائي، بداية الحكمة، ص ٥١ - ٥٢.

(٢) المصدر نفسه، ص ٥٣.

(٣) سورة فاطر، الآية ١٥.

الإنسان بجميع قواه وما وهبه الله (تعالى) في محله من الفلسفة من خلال إثبات من القدرة على الحركة \_ مخلوق لله (تعالى)، مقدمتين: ومخلوق المخلوق مخلوق، فدور الإنسان هو دور العلل المعدة، فكل ما في الكون هو مخلوق لله (عزّ وجلّ)، وبمشيئته تقع الأفعال في الخارج، فلولا مشيئته لذلك لما وقع شيء، ولا صدر فعل من أحد.

> ويجب أن يُلتَفت إلى أن متعلق المشيئة هو (صرف الفعل) لا وصفه، أي الفعل بها هو هو، لا الفعل بها هو متصف بأنه حسن أو قبيح، إذ إن الفعل بها هو لا يتصف بذلك، وإنها الذي يتصف بالحسن والقبح هو متعلق الفعل، كإنقاذ الغريق أو قتل النفس المحترمة فإنها فعلان ولكن متعلق الأوّل حسن، ومتعلق الثاني قبيح، فالله (تعالى) أعطى الإنسان قدرة على الفعل واختبره بذلك، فالإنسان بيده مِقْوَدَ سفينة مستقبله، إن شاء توجه نحو الفعل الحسن وفاز بالنجاة، وإن شاء توجه نحو القبيح وهلك بالعذاب.

إذن: القبيح إن صدر من الإنسان فهو فعله حقيقة، ووقع باختياره وبمشيئة الله (تعالى)، فهو لا ينسب إلى الله (تعالى) أبداً، ولذا صح الثواب والعقاب.

وأما الثالث، فقد برهن على بطلانه





والمقصود به هو: (الاعتقاد بأن الله (عزّ وجلّ) فوض الأمر إلى النبي عَلَيْقَالُهُ والأئمة من أهل بيته عليه الله في قبال (التفويض العام)، الذي تذهب إليه المعتزلة الشامل لجميع الخلق، وتقدم بيانه.

وعلى ما يبدو من التبع للروايات فخلقوا ورزقوا. وبعض الأبحاث: أن شبهة (التفويض وتنازعوا الخاص) ذهب إليها بعض الإمامية، كما فقال قائل: ما با نسبه بعض العامة إليهم كالسمعاني حيث بعفر محمد بن قال: (المفوضي: ... هذه النسبة لقوم من ليوضح لكم الخفلاة الشيعة يقال لهم المفوضة، وهم صاحب الأمر، يزعمون أن الله (تعالى) خلق محمداً أولاً، جعفر، وسلمت ثم فوض إليه خلق الدنيا، فهو الخالق لها المسألة وأنفذوها بها فيها من الأجسام والأعراض، وفي جهته توقيع نسبه المفوضة من قال مثل هذا القول في علي النيالاً الذي خلق الأجسام فهؤلاء مشركون؛ لدعواهم شريكاً في ليس بجسم ولا خلق العالم)(۱).

وقد ورد في الروايات الشريفة الأئمة فأنم عن الأئمة الأطهار ما يؤيد وجود مثل ويسألونه في هذه الدعوى، ومنها: ما ورد في القوي لحقهم (٣). كالصحيح - عن أبي الحسن علي بن أحمد فهذ الدلال القمي قال: اختلف جماعة من الدلال القمي قال: اختلف جماعة من الشيعة في أن الله (عزّ وجلّ) فوض إلى الطبر، الطبر، الماتمة أن يخلقوا ويرزقوا؟

(١) السمعاني، الأنساب، ج٥، ص ٣٥٧.

فقال قوم: هذا محال لا يجوز على الله (عزّ وجلّ)، لأن الأجسام لا يقدر على خلقها غير الله (عزّ وجلّ).

وقال آخرون: بل الله (عزّ وجلّ) أقدر الأئمة على ذلك، وفوض إليهم فخلقوا ورزقوا.

وتنازعوا في ذلك تنازعاً شديداً، فقال قائل: ما بالكم لا ترجعون إلى أبي جعفر محمد بن عثمان فتسألونه عن ذلك ليوضح لكم الحق فيه، فإنه الطريق إلى صاحب الأمر، فرضيت الجماعة بأبي جعفر، وسلمت وأجابت إلى قوله، فكتبوا المسألة وأنفذوها إليه، فخرج إليهم من جهته توقيع نسخته: إن الله (تعالى) هو الذي خلق الأجسام وقسم الأرزاق؛ لأنه ليس بجسم ولا حال في جسم، ﴿لَيْسَ لِيسَ بجسم ولا حال في جسم، ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾(٢)، فأما الأئمة فإنهم يسألون الله (تعالى) فيخلق، ويسألونه فيرزق؛ إيجاباً لمسألتهم، وإعظاماً لحقهم (٣).

فهذه الرواية تثبت وجود من قال (٢) سورة الشوري، الآية ١١.

(٣) الطبرسي، الاحتجاج، ج٢، ص٢٨٤، المجلسي، محمد تقي، روضة المتقين، ج١١، ص٢١٤، المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج٥٢، ص ٣٢٩.

بالتفويض الخاص من الإمامية، وتنفى وأهل بيته عَلَمْكِلْمُ من إطار العبودية إلى إطار وتبطل هذا النوع من التفويض، وتُرجِعُ الربوبية. الأمر كله لله (تعالى)، وتثبت الجاه الوجيه لأهل البيت المُهَلِّؤُ عند الله (جل وعلا)، فإذا دعوه أعطاهم، وإذا سألوه أجابهم، وذلك إعلاءً لكلمة الحق ونصرة لأوليائه، كما قال

> وهناك جملة من الروايات جاءت تثبت معنى آخر من التفويض لأهل البيت عليه الله وهو حق لا غبار عليه، ذكرها الكليني في الكافي(٢)، والصدوق في العيون (٣)، والصفار في البصائر (٤)، والمجلسي في البحار(٥)؛ لأنهًا كلها موافقة للقران الكريم(٦)، ولم تخرج النبي عَيْنُوللْهُ

> (تعالى): ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آَمَنُوا فِي

الحُيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ﴾(١).

(١) سورة غافر، الآية ٥١.

(٢) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ج١، ص ٢٦٥ \_ ٢٦٨.

(٣) الصدوق، عيون أخبار الرضا، ج١، ص١١٤ و١١، وينظر: ج٢، ص ١١٩.

(٤) الصفار، بصائر الدرجات، ص ٣٩٨ – ٤٠٧ باب التفويض إلى رسول الله، وباب ما فوض إلى رسول الله فوض إلى الأئمة.

(٥) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج٢٥، ص ۲۲۸ و ۳۵۸.

(٦) وذلك أنها موفقة لقوله (تعالى): ﴿وَمَا يَنْطِقُ

ومن ذلك ما جاء عن ياسر الخادم قال: (قلت للرضا عليه ما تقول في التفويض ؟ فقال: إن الله (تبارك وتعالى) فوض إلى نبيه عَلَيْكُ أمر دينه، فقال: ﴿مَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾(٧)، فأما الخلق والرزق فلا.

ثم قال عليه إن الله (عزّ وجلّ) خالق كل شيء، وهو يقول (عزّ وجلّ): ﴿الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ هَلْ مِنْ شُرَكَائِكُمْ مَنْ يَفْعَلُ مِنْ ذَلِكُمْ مِنْ شَيْءٍ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِ كُونَ ﴿ (١) (٩).

#### المطلب الرابع: مصاديق التفويض الخاص

ومن هنا ينفتح الباب لبيان بعض معاني (التفويض الخاص) كما أشار إليه المجلسي (١٠٠). أو قل: بيان بعض مصاديقه

عَن الْمُوَى \* إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى ﴾ سورة النجم، الآية ٣- ٤.

- (٧) سورة الحشر، الآية ٧.
- (٨) سورة الروم، الآية ٤٠.
- (٩) الصدوق، عيون أخبار الرضا، ج٢، ص۲۱۹.
- (١٠) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج٢٥،





كما هو الأصح وليس معانيه.

قال العلامة المجلسي: (وأما التفويض فيُطلق على معان بعضها منفى عنهم علهم الميلائ وبعضها ثابت لهم:

الأوّل: التفويض في الخلق، والرزق، والتربية، والإماتة، والإحياء.

وهذا فيه احتمالان:

أحدهما: إن يقال: إنهم يفعلون جميع ذلك بقدرتهم وإرادتهم، وهم الفاعلون حقيقة [وبالاستقلال عن الله (تعالى)]، وهذا كفر صريح.

وثانيهما: إن الله (تعالى) يفعل ذلك مقارنا لإرادتهم، كشق القمر، وإحياء الموتى، وقلب العصاحية، وهذا لا يأباه العقل، ولكنه خلاف الاخبار الواردة في المقام(١).

الثاني: التفويض في أمر الدين، وهذا أيضاً يحتمل وجهين:

أحدهما: أن يكون الله (تعالى) فوض إلى النبي والأئمة علمَهَا لِلهُ أن يحلُّوا ما شاؤوا، ص ٧٤٧.

(١) أقول: وهذا المعنى لا غبار على صحته؛ لموافقته لكثير من الروايات الموافقة للكتاب صحته، كما دلت عليه الروايات. العزيز، كما سنشير إليه في التنبيهات اللاحقة إن شاء الله (تعالى).

ويحرّموا ما شاؤوا من غير وحي وإلهام، أو يغيروا ما أوحى الله إليهم بآرائهم، وهذا باطل.

وثانيهما: أنه (تعالى) لما أكمل نبيه عَلَيْواللهُ، بحيث لم يكن يختار من الأمور شيئاً إلا ما يوافق الحق والصواب، ولا يخطر بباله ما يخالف مشيئته (تعالى)، ففوض إليه تعيين بعض الأمور، كالزيادة في الصلاة وتعيين النوافل، وهذا صحيح وتؤيده النصوص.

الثالث: تفويض أمور الخلق إليهم، من سياستهم، وتأديبهم، وتكميلهم، وتعليمهم، وأمر الخلق بإطاعتهم في ما أحبوا وكرهوا، وفي ما علموا جهة المصلحة فيه، وما لا يعلمون، وهذا حق لقوله (تعالى): ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴿ (٢).

الرابع: تفويض بيان العلوم والأحكام بها رأوا المصلحة فيه؛ بسبب اختلاف عقول الناس وسعة تحملها للمعارف، أو بسبب التقية، فيفتون بعض الناس بالواقع من الأحكام، وبعضهم بالتقية،... كل ذلك بحسب ما يريهم الله من مصالح الوقت، وهذا لا إشكال في

(٢) سورة الحشر، الآية ٧.

اللهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آَمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾(٣)، الذي هو تفويض في التصرف بنحو الولاية في العباد، وهو (مصداق سابع للتفويض) لم يذكره المجلسي.

التنبيه الثاني: إن هذه المصاديق المذكورة آنفاللتفويض، قداتصف بهاالأنبياء السابقون علم الله القران على القران القران ويمنعوا ما شاؤوا، وهذا المعنى صحيح الكريم في عدة من الآيات، والأئمة علم الكريم في عدة من الآيات، والأئمة علم الكريم هم ورثة الأنبياء عليه كل أورد في بعض الروايات(٤)، وفي زيارة الإمام الحسين التِّلْإِ المعروفة بزيارة وارث: (السلام عليك يا وارث آدم صفوة الله، السلام عليك يا وارث نوح نبى الله، السلام عليك يا وارث إبراهيم خليل الله، السلام عليك يا وارث موسى كليم الله، السلام عليك يا وارث عيسى روح الله، السلام عليك يا وارث محمد حبيب الله)<sup>(ه)</sup>.

وورد أيضاً في بعض الآيات، منها:

الخامس: الاختيار في أن يحكموا بظاهر الشريعة، أو بعلمهم وبما يلهمهم الله (تعالى) من الواقع والحق في كل واقعة، وهذا أيضاً لا غبار على صحته .

السادس: التفويض في العطاء، فإن الله (تعالى) خلق لهم الأرض وما فيها، وجعل لهم الأنفال والخمس والصفايا وغيرها، فلهم أن يعطوا ما شاؤوا، أيضاً<sup>(١)</sup>) انتهى.

#### تنبيهات:

بعد ذكر هذه الموارد المتعددة من التفويض، لا بأس بالاشارة إلى عدة تنبيهات نافعة في المقام، وهي:

التنبيه الأوّل: إن هذه الموارد التي ذكرها المجلسي للتفويض هي من صلاحيات النبي عَيَاللهُ والإمام للطُّلا، لا يوجد فيها شيء إضافي على ذلك، كما في قوله (عزّ وجلّ): ﴿النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾(٢)، وقوله: ﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ





<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٤) الصفار، بصائر الدرجات، ج١، ص ١٣٨ \_ ١٣٩، وينظر :ج٢، ص١٤٩، الصدوق، الخصال، ص٠٥٠ \_ ٢٥١.

<sup>(</sup>٥) ابن قولویه، كامل الزیارات، ص ٣٧٤ ـ ٥٧٧ و ٢٢١.

<sup>(</sup>١) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، ج٢٥، ص ٣٤٧، المجلسي، مرآة العقول، ج٣، ص ١٤٢ - ١٤٦، البهبهاني، الفوائد الرجالية، ص٣٩، البروجردي، طرائف المقال، ج٢، ص٥٦٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الاحزاب ،الآية ٦.

المُوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ والصراط الأقوم، وشهداء دار الفناء، قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ وشفعاء دار البقاء، والرحمة الموصلة، ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْياً وَاعْلَمْ أَنَّ اللهَ عَزِيزٌ ۗ حَكِيمٌ ﴾(١).

> ٢ - وقال (تعالى) لعيسى الطُّلَّا: ﴿ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ بإِذْنِي فَتَنْفُخُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْراً بِإِذْنِي وَتُبْرِئُ الأَكْمَة وَالأَبْرَصَ تَحَكَمون) بِإِذْنِي وَإِذْ تُخْرِجُ الْمُوْتَى بِإِذْنِي ﴿ (٢) .

> > فهذه وغيرها من الآيات الداخلة تحت عموم النصر والمشيئة، كما قال الله (تعالى): ﴿إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آَمَنُوا في الحُيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ﴾(٣)، وقال: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَينَ ﴿ (١).

التنبيه الثالث: إن هذه الموارد السبعة من التفويض وغيرها معها، قد اخُتزلَت في نصوص الزيارة الجامعة الكبيرة، الواردة عن الإمام الهادي التيلاء، كما في قوله التيلاد:

١ - قال (عزّ وجلّ) في إبراهيم للطُّلا: (من أحبكم فقد أحب الله، ومن اعتصم ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبِرَاهِيم رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي بِكُم فقد اعتصم بالله، أنتم السبيل الأعظم، إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَل مِنْهُنَّ جُزْءاً والآية المخزونة، والأمانة المحفوظة، والباب المبتلى به الناس، من أتاكم نجا، ومن لم يأتكم هلك، إلى الله تدعون، وعليه تدلون، وبه تؤمنون، وله تسلمون، وبأمره تعملون، وإلى سبيله ترشدون، وبقوله

وقوله عليُّلا: (بكم فتح الله وبكم يختم، وبكم ينزل الغيث، وبكم يمسك السماء أن تقع على الأرض إلا بإذنه، وبكم ينفس الهم، وبكم يكشف الضر، وعندكم ما نزلت به رسله، وهبطت به ملائکته)(٥).

التنبيه الرابع: إن التفويض الثابت لأهل البيت علميلاً والذي تشير إليه الروايات بعنوان (فوض)، هو ليس من التفويض الاصطلاحي أبداً، وإنها هو من التفويض بالمعنى اللغوي، وهذا أمر مهم جداً يجب الالتفات إليه، وبه يبطل تشنيع كل من اتخذ لسانه مركباً، والباطل مأرباً، ليحرّف الحقيقة، ويزيغ الناس عن الطريقة.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية ١١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآية ٥١.

<sup>(</sup>٤) سورة التكوير، الآية ٢٩.

<sup>(</sup>٥) الصدوق، عيون أخبار الرضا، ج٢، ص ۳۰۵ – ۳۰۸، المشهدی، المزار، ص ۵۳۲.

## المطلب الخامس: لمحة من تاريخ ولكننا نقتصر على ذكر البعض المهم منهم، والذين هم من مدرسة الاعتزال البصرية، وهم كالتالي: ١ - واصل بن عطاء:

مولى بني مخزوم، وقيل: بني ضبة (٢)، يكنى (أبو حذيفة)، ويلقب بـ (الغزّال)؛ وإنما لُقِبَ بذلك الأنه كان يلزم الغزالين؛ ليعرف المتعففات من النساء ليجعل صدقته لهن (۳).

ولد في المدينة سنة ثمانين للهجرة، وتوفى في سنة مئة وواحد وثلاثين(٤)، فان عمره كان إحدى وخمسين سنة، ولم يدرك حكومة بنى العباس، وعاصر الإمام زين العابدين عليَّا في والإمام الباقر عليَّا ، والإمام الصادق التيالا(٥)، وله لقاء مع الإمام

(٢) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٥، ص ٤٦٤

(٣) ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، ج٣٩، ص٤٠٥، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٥، ص ۲۶.

(٤) الذهبي، سير أعلام النبلاء ،ج٥، ص٤٦٤.

(٥) وذلك لأن الإمام السجاد التلي استشهد سنة (٩٥هـ)، واستشهد الإمام الباقر التيال سنة (١٢٦هـ)، واستشهد الإمام الصادق الثيلا سنة (۱٤٨هـ)، وعليه يكون قد عاصر ثلاثة من أئمة الهدى، القمى، عباس، منتهى الآمال، ج٣،

# التفويض وأعلامه

على ما يظهر من التتبع أن القول بالتفويض لم يظهر إلا بعد ظهور فرقة (المعتزلة) التي يتزعمها (واصل بن عطاء)، وذلك بعد أن طرده الحسن البصري من درسه في جامع البصرة، فاعتزل الدرس وجلس عند اسطوانة المسجد، فاطلق عليهم (المعتزلة)<sup>(۱)</sup>.

ولكن المصادر التاريخية لم تؤرخ لنا سنة وقوع هذه الحادثة، أو سنة نشوء وانبثاق مذهب الاعتزال، وهذا ما يحول دون الوصول إلى تحديد تاريخ بداية التفويض، ولكن يمكن التماس ذلك من خلال الوقوف على تاريخ ولادة (واصل) ووفاته ـ التي سنشير إليها لاحقاً إن شاء الله (تعالى) \_ فنقول بنحو التقريب: إنه ظهر في أواخر القرن الأوّل الهجري، أو في بدايات القرن الثاني، في زمان إمامة الإمام الصادق عليَّكِ.

وأما أعلام المعتزلة فإنهم كثيرون، ومنقسمون إلى معتزلة البصرة الذين هم الأصل في الاعتزال، ومعتزلة بغداد،





<sup>(</sup>١) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٥، ص ٤٦٤ . 71 . 9

واتصف بأنه صموت، وذو رقبة طويلة (۲)، وانه كان يلثغ بحرف الراء، حتى كان يتجنب ذكر الكلمات المشتملة على حرف الراء، وأنه كان متشدقا، ورجل سوء ومن أجلاد المعتزلة (۳)، وكان يجتمع مع رأس الزنادقة ومعه آخرون في بيت من بيوت الازد (٤).

تزوج واصل من أخت عمرو بن عبيد، كما يرويه العقيلي حيث قال: (... ثم دخل معه عمرو بن عبيد في ذلك وأعجب به، وزوجه أخته، فبلغنا أنه قال لها: قد زوجتك رجلاً ما صلح إلا أن يكون خليفة، هذا واصل بن عطاء وصهر عمرو بن عبيد)(٥)

أخذ واصل عن أبي هاشم عبد الله بن

ص۱۱٥-۱۱٥.

- (١) الكليني، الكافي، ج٥، ص ٢٣.
- (۲) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٥، ص ٤٦٤ و ٢١٠.
- (٣) الذهبي، ميزان الاعتدال، ج٤ ،ص ٣٢٩.
- (٤) العسقلاني، ابن حجر، لسان الميزان، ج٤، ص ٥١.
  - (٥) العقيلي، ضعفاء الكبير، ج٣، ص٢٨٥.

محمد بن الحنفية، وعن الحسن البصري<sup>(۲)</sup>، حتى اعتزله بعد أن أظهر قضية المنزلة بين المنزلتين، وطرده البصرى من درسه.

وأخذ عنه عمرو بن عبيد، وحفص بن سالم، وعثمان بن خالد الطويل (٧)، وأخذ أبو الهذيل العلاف عن الطويل (٨).

وقيل: (نشأ زيد بن علي بن الحسين الميلاً وقرأ على واصل بن عطاء إمام المعتزلة في وقته، وكان واصل متردداً في إصابة علي الميلاً في حرب صفين والجمل، فنقل ذلك عنه، وكان أخوه محمد الباقر الميلاً يعذله في الأخذ عمن يرى تخطة جده)(٩).

ومن اعتقادات واصل: هي قضية المنزلة بين المنزلتين، وله فيها كتاب، وهذه

(٦) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٥، ص٤٦٤.

(۷) الذهبي وان كان في الجزء العاشر من (سير اعلام النبلاء) قد ذكر: أن الطويل من تلامذة واصل بن عطاء كها هو المشهور، ولكنه في الجزء السادس والحادي عشر ذكر: انه من تلامذة عمرو بن عبيد، ولعله تلمذ على كليهها وليس ببعيد، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٢، صح١٠١، وج١١ ص١٧٣ و٧٥.

(۸) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١٠، ص١٧٣، و ج١٣ ص١٤٩ و ٧٩.

(۹) المغربي، ابن خلدون، تاريخ بن خلدون، ج٣، ص١٧٢.



العدد: الخامس السنة: الثالثة السنة: الثالثة

الشيخ ماهر سامي كباشي الحجا

كبيرةً مّا أو ذنباً معيناً يكون فاسقاً، فهو وعشرين(٥)، وهو سهو من قائلة بلا ريب؟ لا يكون بذلك كافراً كما تذهب إليه وذلك أن الكل متفق على أنه التقى بواصل الخوارج، ولا يبقى على الإيمان كما يذهب بن عطاء، وكلاهما نشر الاعتزال، وواصل إليه غيرهم، فالفسق هو المنزلة بين تلك توفي سنة مئة وواحد وثلاثين، ما يعنى انه متأخر طبقة عن واصل، اللهم إلا أن يقال: بأنه من المعمّرين، ولكنه لم يثبت ولم يقل به أحد.

كان عمر و يسكن البصرة، وجالس ولا دخل لله (تعالى) فيه، وعليه فلا قدر الحسن البصري وحفظ عنه، واشتهر بصحبته، ثم أزاله واصل بن عطاء عن مذهب أهل السنة فقال بالقدر ودعا إليه، واعتزل أصحاب الحسن، وكان له سمت وإظهار زهدِ(٦).

وكان ممن يجتمع مع واصل بن عطاء مع الزنادقة في بيوت الأزد(٧)، ولا يعلم أحد ماذا يدور أو يجاك للإسلام في تلك الاجتماعات المشبوهة.

قال عنه ابن معين: (صاحب رأى

ص٥٥١.

(٥) السمعاني، الأنساب، ج٥، ص ٣٦٨.

(٦) المزي، تهذيب الكمال، ج٢٢، ص١٣١، الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، ج١٢، ص۱٦٣ ـ ١٦٤.

(٤) القمى، عباس، الكنى والألقاب، ج١، (٧) العسقلاني، لسان الميزان، ج٤، ص٥١.

القضية تعنى: أن المسلم الذي يرتكب وقيل: توفي سنة مئتين وأربع المنزلتين الإيمان والكفر(١).

> ومن اعتقاداته القول بالقدر، ومعناه: أنه ينفى القدر بالتهام، إذ إن المفوضة قائلة بأن الإنسان هو الخالق لفعله من الله أبداً (٢).

#### ٢ - عمروبن عبيد:

بن باب (أبو عثمان)، و(باب) من سبى فارس مولى لآل عرادة، قدم من بلعدويه من حنظلة تميم.

قيل: ولد سنة ثمانين للهجرة (٣)، وتوفي سنة مئة وأربع وأربعين، فكان عمره حين توفي أربعاً وستين سنة(٤).





<sup>(</sup>١) السمعاني، الأنساب، ج٥، ص ٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) علم الهدى، السيد عبد الجواد، النظر المختار في الجبر والاختيار على ضوء الكتاب والسنة، ص ۹۰ \_ ۹۱.

<sup>(</sup>٣) المزي، جمال الدين، تهذيب الكمال، ج٢٢، ص ۱۳۱.

ليس بشيء)(١)، وعدةٌ من أعلام العامة من الحسن.

النافين للقدر، كما يتضح من كلام ابن عدى حيث قال: (عمرو بن عبيد متروك حديثين، وحدَّث عنه الثوري بأحاديث، فلا يموتون إلا حرقاً. قال: سمعت عبد الله بن سلمة الحضرمي يقول: سمعت عمرو بن عبيد يقول: لو

وصفوه بالكذب(٢).

شهد عندي علي وعثمان وطلحة والزبير على شراك نعلى ما قبلت شهادتهم.

وسمعت من أثق به يقول: كنت عند عمرو بن عبيد وهو جالس على دكان عثمان الطويل، فأتاه رجل فقال: يا أبا عثمان، ما سمعت من الحسن يقول في قوله الله (عزّ وجلّ): ﴿قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمْ ﴿ "")؟ قال: تريد أخبرك برأي حسن ؟ قال: قلت: لا أريد إلا ما سمعت

(١) أبو زكريا يحيى، تاريخ ابن معين، ج٢، ص١٦٨ و١٠١٤، ابن سعد، الطبقات الكبرى، ج۷، ص۲۷۳.

(٢) ابن حنبل، أحمد، العلل، ج١، ص٤٠٦ و ٨٤٢، البخاري، التاريخ الصغير، ج٢، ص ۲۷، البخاري، الضعفاء، ص ۸۹.

(٣) سورة آل عمران، الآية ١٥٤.

قال: سمعت الحسن يقول: كتب وكان عمر بن عبيد من المفوضة الله (عزّ وجلّ) على قوم القتل فلا يموتون إلا قتلاً، وكتب على قوم الهرم فلا يموتون إلا هرماً، وكتب على قوم الغرق فلا الحديث صاحب بدعة، قد روى عنه شعبة يموتون إلا غرقاً، وكتب على قوم الحريق

فقال له عثمان الطويل: يا أبا عثمان ليس هذا قولنا، قال عمرو: قد قلت: أتريد أن أخبرك براي الحسن فأبي أفأكذب على الحسن)(٤).

وقال عنه الذهبي مع نقله للأقوال فیه: (عمرو بن عبید، قدری ...، انتحل ما انتحل ...، ليس بثقة، وكان يقول: (إن كانت ﴿تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ﴾(٥) في اللوح المحفوظ، فما لله على ابن آدم حجة)(٢).

وكان أبوه (عبيد) شرطياً من شرطة الحجاج (٧) بن يوسف الثقفي، المجرم الذي أوغل في دماء الابرياء من شيعة آل محمد عَلَيْوْلُهُ،

(٤) الجرجاني، عبد الله بن عدي، الكامل في ضعفاء الرجال، ج٥، ص١٠٢.

(٥) سورة المسد، الآية ١.

(٦) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٦، ص ١٠٤.

(٧) أبو زكريا يحيى، تاريخ ابن معين، ج٢، ص ۲٥٤ و ۲۳۲٤. فها بالك بأعوانه وحاشيته، وهذا ما يعنى بالحكومة الأموية أو العباسية، وكان له أن عمرو بن عبيد نشأ على لقمة حرام.

ولم يحد عمرو بن عبيد عن نهج أبيه في الركون إلى الظلمة، حيث أعطى الولاء والبيعة لابي جعفر المنصور في بغداد(١)، وذكر ابن حجر نصاً يدل على أن عمرو بن عبيد كان من عيون دولة بني العباس آنذاك، حيث قال: (وكان عبد الكريم \_ فيها، فتبعه بعض أهل الكوفة آنذاك، فتهدده عمرو بن عبيد، فلحق بالكوفة، بدعته وكشف النقاب عنها(٢). فدل عليه محمد بن سليان فقتله وصلبه، وذلك في زمن المهدي)(٢).

#### ٣- عثمان بن خالد الطويل:

من أهل الجزيرة، وعداده من أهل البصرة (٣)، لم يذكر أصحاب السير وشعبة، وعنبسة بن سعيد، وزهير بن والتراجم أنه كيف انتقل إلى البصرة، وكيف التقى برؤوس الاعتزال، ولم نعثر على شيء من النصوص يبين ارتباطه

دكان في السوق يتكسب منه، وكان عمرو بن عبيد في بعض الأحيان يجلس عنده في دكانه يتحدث معه(٤).

تتلمذ على واصل بن عطاء، وأخذ الاعتزال عنه (٥)، وأرسله واصل بن عطاء إلى الكوفة لنشر الاعتزال وبدعة التفويض يعني ابن أبي العوجاء \_ يفسد الأحداث، وتصدي له الإمام الصادق عَلَيْكُ في ردّ

روى عن أنس بن مالك، وعن أبي العالية(٧)، وعن موسى بن محمد بن إبراهيم (٨).

وروى عنه ليث بن أبي سليم،





<sup>(</sup>١) الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، ج١١، ص۱٦٤ ـ ١٦٥ و ٢٥٢٢.

<sup>(</sup>٢) العسقلاني، لسان الميزان، ج٤، ص٥٥.

<sup>(</sup>٣) التميمي، محمد بن حبان، الثقات ج٥ ص١٥٧، العسقلاني، لسان الميزان، ج٤، ص ۹ ه ۱ .

<sup>(</sup>٤) الجرجاني، الكامل في ضعفاءالرجال، ج٥،

<sup>(</sup>٥) الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، ج٤، ص۱۳۷.

<sup>(</sup>٦) الجنداري، شرح الأزهار، ج١، ص٣٨.

<sup>(</sup>٧) البخاري، التاريخ الكبير، ج٢، ص٢ و١٤٨٨، وج٦، ص٢٥٨ و٢٣٣٨، الرازي، الجرح والتعديل، ج٦، ص١٧٣ و٩٥٠.

<sup>(</sup>٨) النميري، عمر بن شبه، تاريخ المدينة المنورة، ج۱، ص۱٤۷.

البصرة.

٤ - أبو الهذيل العلاف:

محمد بن الهذيل بن عبيد الله بن

ولد سنة مئة وخمس وثلاثين

مكحول (أبو الهذيل العلاف)، مولى

عبد القيس، شيخ المعتزلة، وهو من أهل

للهجرة، كما رواه أبو الهذيل عن ابيه،

وتوفى سنة مئتين وخمس وثلاثين، فيكون

عمره حين وفاته مئة سنة.





الشيخ ماهر سامي

وقيل: توفى في سامراء سنة مئتين وست وعشرين، وكان سنه حين وفاته مئة وأربع سنوات(٢).

وعندما نطرح سنين عمره من تاريخ وفاته، ينتج لنا تاريخ ولاته، فيكون تاريخ ولادته سنة مئة واثنتين وعشرين.

وقيل: أنه توفي سنة مئتين وسبع وعشرين، وجاوز عمره التسعين عاماً (٣)،

(١) الرازي، الجرح والتعديل، ج٦، ص١٧٣

(٢) القمي، عباس، منتهى الآمال، ج٣، ص١٨٥ ، الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، ج٤، ص ۱۳۹.

(٣) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١٠، ص٤٣٥.

وعندما نجري نفس عملية الطرح السابقة يكون تاريخ ولاته ما بين (١٢٨- ١٣٥) على أبعد الاحتمالات في تقريب ذلك.

وعلى كل الاحتمالات فهو قد أدرك أوأخر إمامة الإمام الصادق للطُّلَّا، يعني ولد في أيام الدولة العباسية، وأدرك الإمام الكاظم والرضا والجواد والهادي علميم التيالثُر.

ورد بغداد سنة مئتين وثلاث، وكان خبيث القول، وعندما وفد على المأمون وصفه: بأنه من (أعلام أهل جهنم).

وكان شارباً للخمر، فاعلاً للفاحشة ﴿وَسَاءَ سَبِيلاً ﴾(٤)، كما رواه أبو حذيفة حيث قال: (كان أبو الهذيل المعتزلي يجيء فيشرب عند ابن لعثمان بن عبد الوهاب، قال: فراود غلاماً في الكنيف، قال: فأخذ الغلام توراً سفا ذرويه فضرب به رأسه، فدخل في رأسه فصار طوقاً في عنقه، قال فبعثوا إلى حداد ففكّ عنه).

ردّ نص كتاب الله (عزّ وجلّ)؛ إذ زعم أن أهل الجنة تنقطع حركاتهم فيها، حتى لا ينطقون نطقة ولا يتكلمون بكلمة، فلزمه القول بانقطاع نعيم الجنة عنهم، والله (تعالى) يقول: ﴿أَكُلُهَا دَائِمٌ ﴾(٥)، وجحد

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الرعد، الآية ٣٥.

صفات الله التي وصف بها نفسه(١).

روى عن غياث بن إبراهيم القاضي، وسليهان ابن مريم وغيرهما، وروى عنه عيسى بن محمد الكاتب، وأبو يعقوب الشحّام، وأبو العيناء، وآخرون (٢).

وله كتب كثيرة منها في الردّ على المجوس، ولكنها مفقودة وغير متوفرة (٣).

### تنبيه:

إلى هنا استطعنا أن نقف على سلسلة المعتزلة القائلين بالقدر والتفويض، من أوّل بداياتهم وحتى زمان إمامنا الهادي التيلاء وهو أمر نافع جداً لمن أراد أن يتوسع في البحث عن تاريخ وجذور الفرق الإسلامية في زمان الإمام الهادي التيلا.

وأهمية ذلك تكمن في موقف الإمام التيلا من هذه الحركات والفرق

(۱) الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، ج٤، ص١٣٦ – ١٤٠ و ١٧٩٨، العسقلاني، لسان الميزان، ج٥، ص ٤١٣ و ١٣٦٤، الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١٠، ص ٤١، ص ٥٤٢، بتصرف بسيط بتقديم المطالب وتأخير بعض وسبك العبارة.

- (۲) العسقلاني، لسان الميزان، ج٥، ص١٣٦٤و١٣٦٤.
- (٣) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١١، ص ١٧٤، الخطيب البغدادي، تاريخ بغداد، ج٤، ص ١٣٦.

المبتدعة، وكيفية دفاعه التيلا عن الإسلام وبيان صورته الناصعة للناس، وكيفية حفاظه على القلة القليلة المستضعفة من شيعته ومحبيه ونجاتهم من هذه العقائد الفاسدة.

### تنبيه آخر:

عندما نراجع كتب التراجم والرجال والسير، نجد مجموعة كبيرة من الرواة قد تكنّوا بكنية (أبي الهذيل)، وهم:

 ١- محمد بن الهذيل بن عبيد الله
 بن مكحول (أبو الهذيل) العلاف، وهو المترجم آنفاً.

Y = عمران الصنعاني (أبو الهذيل)، يروي عن وهب ويروي عنه عبد الرزاق $^{(1)}$ .

٣- حصين بن عبد الرحمن السلمي
 (أبو الهذيل)، روى عنه عباد بن العوام (٥٠).

٤- زفر بن الهذيل بن قيس (أبو الهذيل)، ثقة، عدّه بعض الأعلام من

- (٤) ابن حنبل، أحمد، العلل ومعرفة الرجال، ج٢ ص٢٥٣ و ٢٥٣، الرازي، الجرح والتعديل، ج٣، ص٤١٥ و ٢٤٤٦.
- (٥) البخاري، التاريخ الكبير، ج٣، ص٧ و٢٥، حنبل، أحمد، العلل ومعرفة الرجال، ج١، ص٢٣٣ و ٢٩٢.



العدد: الخامس السنة: الثالثة السنة: الثالثة المرازع المرازع

أصحاب الصادق السُّالْإِ(١).

٥- سيف بن عبد الرحمن التميمي (أبو الهذيل)، كوفي إمامي(٢).

٦- غالب بن الهذيل الأسدى بالولاء (أبو الهذيل)، كان صدوقاً (٣).

٧- محمد بن غالب بن الهذيل (أبو الهذيل)(٤).

٨- سعيد بن عبيد الطائي (أبو الهذيل)(٥).

٩ - محمد بن الوليد بن عامر الزبيري الشامي (أبو الهذيل)(٦).

١٠- العلاء بن الفضل بن عبد

(١) الشبستري، الفائق، ج١، ص ٥٩٦ و ١٢١١، التميمي، الثقات، ج٦، ص ٣٣٩.

(٢) المصدر نفسه، ج٢، ص١١١ و١٥٧٥.

(٣) المصدر نفسه، ج٢، ص٥٤٧ - ٥٤٨ و٢٥٥١، البخاري، التاريخ الكبير، ج٤، ص ۱۹۰ و ۲٤٤٠.

(٤) الشبستري، الفائق، ج٣، ص ١٦٢، ٣٠٧٥.

(٥) البخاري، التاريخ الكبير، ج٣، ص ٤٩٧، ج٢، ص ٤٤٣، ٢٩٦٤.

. 11 1

الملك المنقري (أبو الهذيل)(٧).

١١ - غسان بن عامر العجلي الكوفي (أبو الهذيل)<sup>(۸)</sup>.

١٢ - مخلد بن عبد الواحد العنبري (أبو الهذيل)<sup>(۹)</sup>.

١٣ - الحكيم بن سليان الكندي (أبو الهذيل)<sup>(۱۰)</sup>.

هذا التنبيه قد يبدو في النظر الأوّلي خروجاً عن إطار البحث شيئاً مّا، ولكنه ليس كذلك، لأنّ هؤلاء الرجال وغيرهم قد تكنوا بـ (أبي الهذيل)، فعند ذكر هذه الكنية مطلقة وبدون ضمّ أي قرينة إليها، يحصل الاشتراك والاختلاط فيصعب التمييز، وهذا ما وقع فيه صاحب طرائف المقال حيث قال: (أبو الهذيل، اسمه غالب بن الهذيل، وفي المنتهى أبو الهذيل العلاف،

- (٧) البخاري، التاريخ الكبير، ج٦، ص١٣٥، .7109
- (٨) البخاري، التاريخ الكبير، ج٧، ص١٠٧، .٤٧٨
- (٩) العقيلي، الضعفاء الكبير، ج١، ص ١١٨، ١٦٥٧، حنبل، أحمد، العلل ومعرفة الرجال، وج٤ ص٢٣١ و١٨٢٥، ابن حبان، المجروحين، ج۳، ص ٤٣.
- (٦) البخاري، التاريخ الكبير، ج١، ص٢٥٤، (١٠) الرازي، الجرح والتعديل، ج٣، ص١١٧ .0EV9

# الدليل العقلى:

فأما الدليل العقلي فذكر له صوراً متعددة، منها:

# الصورة الأولى:

قال الإمام الهادي عليُّك (وأما التفويض الذي أبطله الصادق التيافي، وأخطأ من دان به وتقلّده: فهو قول القائل: إن الله (جل ذكره) فوض إلى العباد اختيار أمره ونهيه وأهملهم، وفي هذا كلام ب- إذا ذكرت كنيته مع ذكر اسم دقيق لمن يذهب إلى تحريره ودقته)

وبيان ذلك: الإمام التيلا يبين في هذه العبارة عدة أمور:

الأوّل: تحرير محل النزاع، أي: أن الإمام عليُّلا يبيّن ويقرر المسألة التي يريد التعرض لردّها والجواب عنها، ألا وهو (التفويض)، فعرّفه: بأنه (قول القائل: إن الله (جل ذكره) فوض إلى العباد اختيار أمره ونهيه وأهملهم)، ومع قولهم بذلك التزموا بأن هناك شرعاً، وأمراً ونهياً، وجنة وناراً، وثواباً وعقاباً، وهذا يعني: إن الله مع تفويضه وإهماله للأفعال \_ كما يزعمون \_ يثيب المحسن ويعاقب العاصي.

الثاني: إن الإمام عليه ينقل عن الإمام الصادق السلام أنه أبطل مقالة عامي مشهور وغيره مجهول)(١١)، مع أن أبا الهذيل العلاف هو: محمد بن الهذيل بن عبيد، وأن غالب بن الهذيل الاسدي أبو الهذيل هو غير الأول، كما اتضح فيما تقدم.

ويمكن تمييز أبي الهذيل المترجم له هنا عن غيره بها يلي:

أ- إذا ذكرت كنيته مع لقبه (أبو الهذيل العلاف) كما هو الحاصل في الغالب.

فرقته، (ابو الهذيل المعتزلي) أو (رأس المعتزلة).

ج- ويمكن تمييزه من خلال معرفة طبقته، ومن خلال الراوي والمروي عنه.

### المبحث الثاني

# ردّ الإمام الهادي التُّلِّ على المفوضة

الإمام الهادي التيلا بعد أن أبطل الجبر بصورة متقنة، من خلال استعراض الأدلة على بطلانه من العقل والنقل، توجه نحو المفوضة ليبين زيف مدعاهم، وسفاهة عقول اتباعها، فأوضح ذلك بدليل عقلي ونقلي ومثال.





<sup>(</sup>١) البروجردي، طرائف المقال، ج١، ص ۲۶۸ و ۲۵۰.

العدد: الخامس السنة: الثالثة السنة: الثالثة

الشيخ ماهر سامي كباشي الحج

المفوضة، وأخطأ - أو خطّاً - من دان بها، بقوله عليه إذ (لا جبر ولا تفويض)، الذي قدّمه الإمام الهادي عليه في بداية ردّه على هؤلاء، وسوف نتعرض له بالتفصيل عند بيان الأمربين الأمرين إن شاء الله (تعالى).

الثالث: إن وجه الخطأ في مقالة المفوضة هو: أن مقالتهم تشتمل على جهتين:

الجهة الأولى: الترويج لبدعتهم بأن الله (تبارك وتعالى) خلق الإنسان وأطلق له العنان، أو قل: فوض إليه أفعاله بلا قيد ولا شرط.

الجهة الثانية: إن المفوضة يعترفون بالإسلام، وبالشرع وبالدين، وأن هناك آخرة وثواباً وعقاباً.

وعندما نتأمل في هاتين الجهتين نجدهما لا يجتمعان، حيث إن إحداهما تدفع الأخرى وتبطلها، فكيف يمكن تعقّل تفويض الأفعال مع الإعتراف بالجهة الثانية؟

وهذا معناه: أن مقالتهم متدافعة جهة ثانية نجد المتأمل يجمع متهافتة، بعيدة عن الواقع، لا يمكن لعقل المتقدمتين، برفع اليد عن الإسليم تقبلها ولا التسليم بها؛ لاشتهالها على يعني الاعتراف بالجهة الثانية. هذا التدافع، وهو عين الخطأ.

الرابع: هناك نكتة مهمة في هذا الكلام يعبّر عنها الإمام الثيلا: (وفي هذا كلام دقيق لمن يذهب إلى تحريره ودقته)، وهذه النكتة يفهمها من دقق في كلامه هنا، أو في هذه المقالة وردّها، وهنا توجد عدّة احتمالات لبيان هذا الأمر الدقيق والنكتة المهمة:

7- إن المراد بها: هو أن التأمل الذي يدفع الباحث إلى الوقوف على حقيقة هذه المقالة والاعتقاد، والذي ينتج أن التفويض عبارة عن قضية خاطئة، هو بنفسه كفيل في إثبات الأمر بين الأمرين، فهو من جهة يبطل التفويض لبنائه على الخطأ، ومن يبطل التفويض لبنائه على الخطأ، ومن جهة ثانية نجد المتأمل يجمع بين الجهتين المتقدمتين، برفع اليد عن الإهمال، وهو يعنى الاعتراف بالجهة الثانية.

٣- إن المراد بها: هو ما سيبينه

الإمام التي من حيث التهافت بين القول واستوجبوا منه الثواب، ولم يكن عليهم في بالتفويض وبين الاعتراف بالشرع، وهو ما ما جنوه العقاب، إذا كان الإهمال واقعاً) سيتضح عند بيان الأدلة اللاحقة إن شاء الله (تعالى).

> ٤ - ما أفاده بعض الأفاضل(١) حيث قال ما حاصله: إن المفوضة كل ما عندهم هو مجرد ادعاء، فهم وإن قالوا بالتفويض، ولكنهم لم يستطيعوا تجاوز عقبة الإهمال التي يقولون بها، فبمقالتهم هذه عطلوا عقولهم، وعطلوا الدين.

> أو قل: إن من يذهب إلى التفويض لا يمكنه الوصول إلى القول بالإهمال، فإنهم وقعوا بين القول بالتفويض، وعدم تمكنهم من الوصول إلى حدّ الإهمال، وهو التعطيل.

متضادتين لا تجتمعان أبداً.

### الصورة الثانية:

قال الإمام للتِّلاِ: (وإلى هذا ذهبت الأئمة المهتدية من عترة الرسول عَلَيْوالله، فإنهم قالوا: لو فوض إليهم على جهة الإهمال، لكان لازماً له رضا ما اختاروه،

(١) تفضل علينا بهذه الافادة سياحة الدكتور الشيخ عباس المسعودي مشافهة.

بيان ذلك: الإمام عليه في هذا النص

تناول أمرين:

الأوّل: إنه المُلِيِّ يؤكد على اتفاق أئمة أهل البيت علمُ على قول واحد وهو: بطلان القول بالتفويض، لأنه اعتقاد لا أساس له، كما تقدم بيان كونه مقالة خاطئة.

والثاني: إن الإمام الهادي السلام يقرر استدلالهم المُهَلِكُ على ما ذهبوا إليه من بطلان التفويض، هذا بعد التنزّل والإغماض عن كونه قضية خاطئة، أي: كأنهم المُتَلِاثُ يقولون: نحن بعد التنزّل عمّا تقدم من الكلام في الصورة الأولى، ونفرض القضية لا خطأ في تركيبها، وإلا إذن: فالقول بالتفويض قول خاطئ إذا تمسكنا بالكلام المتقدم فالكلام يكون لا يقبله عقل سليم، لاشتماله على قضيتين بلا موضوع، بعد فرض القضية باطلة من الأساس.

وعليه نقول: لو صح أنَّ الله (تعالى) قد فوّض إلى عباده أفعالهم على نحو الإهمال، للزم منه أمور ثلاثة:

١- رضاه (جل وعلا) بها يفعله العباد مطلقاً، حسناً كان فعلهم أم قبيحاً.

٢- وأن العباد يستو جبون الثواب



إليهم.

٣- ولم يكن على العباد عقاب ولا مؤاخذة على ما يقترفونه من الذنوب، لفرض رضا الله (تعالى) بذلك.

والتالى باطل، وهو هذه اللوازم الثلاثة، فالمقدم مثله، وهو القول بالتفويض.

وبطلان التالي يكون من خلال أمرين:

أ- وجود النصوص الكثيرة الوفيرة والواضحة والصريحة، بان الله (تعالى) ﴿لَا يُحِبُّ المُفْسِدِينَ ﴾ (١)، و ﴿ لاَ يَحُبُّ الْفَسَادَ﴾(١) و ﴿ لاَ يِحُبُّ كُلَّ كَفَّارٍ أَثِيمٍ ﴾(١)، وغير ذلك من الموارد التي ورد ذكرها في الكتاب العزيز(١٤)، وأن هناك ثواباً للمحسن وعقاباً للمسيء.

ب- إن الله (تعالى) خلق الإنسان

- (١) سورة المائدة ،الآية ٦٤.
- (٢) سورة البقرة، الآية ٢٠٥.
- (٣) سورة البقرة، الآية ٢٧٦.
- (٤) ورد ذكر الأمور التي لا يحبها الله (تعالى) في (٧) وهذا الإقرار يفهم من انتسابهم إلى الإسلام الكتاب العزيز بعنوان (إن الله لا يحب ...) في ثلاثة وعشرين مورداً.

على ذلك؛ لرضاه (جل شأنه) بذلك، ويعلم أنه لا ينال الفوز عنده إلا بنصب حيث إنه \_ حسب الفرض \_ فوض ذلك الرسل وإنزال الشرائع، فبعث إليهم الرسل، وبيّن لهم شرائع الأحكام، وتعبدهم بأمور كثيرة، فهو (جل جلاله) لم يهمل العباد أبداً، كما قال (عز اسمه): ﴿أَيُحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُتْرَكَ سُدًى ﴿ (٥)، ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ (٢)، وهذا ما يقرّ به المفوضة(٧).

وإلى هذه النكتة المهمة - وهي: أن الإنسان ليس مهملاً من قبل الله (تعالى) -يشير الإمام الهادي عليُّلًا بقوله: (إذا كان الإهمال واقعاً)، والحال أنه غير واقع؛ للبيان المتقدم.

إذن: فالقول بأن الإنسان مفوض إليه بنحو الإهمال، فيفعل ما يشاء ومع ذلك أن الله (تعالى) يؤاخذه على فعله، قو لأباطلاً بلاريب.

### الصورة الثالثة:

قال الإمام للتِّلْإ: (وتنصر ف هذه المقالة على معنيين:

(٥) سورة القيامة، الآية ٣٦.

(٦) سورة الإسراء، الآية ١٥.

وإقرارهم بها جاء فيه، وإقرارهم بالآخرة والثواب والعقاب.

[١]- إما أن يكون العباد تظاهروا وإلجاء المقابل إلى قبول قولهم، إنها يمكن عليه، فألزموه قبول اختيارهم بآرائهم تصوره في المولى العرفي العادي البشري، ولا يمكن تصوره بالنسبة لله الواحد القهار.

وثانياً: إن هذا يعني إمكان تأثير المعلول في علته فتكون معلولة له، وهذا خلف، إذ يلزم منه: أن ما فُرضَ علة وأجراهما على محبتهم، إذ عجز عن تعبّدهم ليس بعلة. أو قل بعبارة أخرى: يلزم منه

وثالثاً: إن هذا المعنى يشتمل على

١- اجتماع البشر وتظاهرهم، فعلى فرض إمكانه فهل هو اجتماع لكل الأمر الأوّل: إن العباد اجتمعوا البشر، أم لبعضهم؟ وهل ذلك لأقويائهم وضعافهم على حد سواء، أم الأقويائهم فقط؟ وهل لذلك الاجتماع مكان محدد، أم

٢- وعلى فرض إمكان الظفر بالله وإرغامه على قبول قولهم، فأين يظفرون بالله (تعالى)؟ فهل ذلك في الأرض، أم في السماء؟ وإذا كان في الأرض فهل في كل الأرض، أم في بعضها؟

وإذا كان في السماء، كيف يصلون إليه؟ فهل هو يعرج بهم إلى السماء كي يرغموه على أمر معين، أم هم لهم القدرة

ضرورة، كره ذلك أم أحب، فقد لزمه الوهن.

[۲]– أو يكون (عزّ وجلّ) عجز عن تعبّدهم بالأمر والنهي على إرادته، كرهوا أو أحبوا، ففوض أمره ونهيه إليهم، بإرادته، فجعل الاختيار إليهم في الكفر انقلاب الواجب ممكناً، وهو محال. والإيمان).

> وبيان ذلك: الإمام للسُّلَّا يقول: نحن ثلاث قضايا: عندما ننظر إلى التفويض من قبل الله نجد منشأه أحد أمرين:

وتظاهروا على إرغام المولى (جل شأنه) على أن يفوض إليهم ذلك، فرأى أن لا مخرج من ذلك إلا القبول، ففوضها إليهم كل من موقعه؟ على نحو الاضطرار لا العجز (١).

### والجواب:

أولاً: إن هذا المعنى من تظاهر البشر

(١) والفرق بين العجز والاضطرار هو: أن الأوّل يكون ذاتياً، والثاني عرضياً خارجياً وبسبب غير ذاته، أو قل: الأول: لنقص الذات، والثاني: لطارئ على الذات من الخارج، وكلاهما باطل على المولى المتعال، كما سيتضح إن شاء الله (تعالى).



ثم إن السهاوات على سبع طبقات ففي أي منها يقع اللقاء دون البواقي؟ وهكذا تتالى الفروض.

٣- كيفية الارغام ووسيلة الضغط التي يمتلكها البشر في قبال جبار السماوات والأرض، فهل يكون الضغط بالقوة، أم أيضاً؛ وذلك: بأمر آخر؟ فإن كان بالقوة، فهل يكون ذلك بقوتهم مجتمعين أم منفردين؟ وهل يكون ذلك بسلاح خاص، أم متنوع، أم بكليها، أم بلا سلاح أصلا؟

وإن كان بسلاح، فهل هو سلاح من الأساس. بشري أم لا؟ فإن كان السلاح ليس بشرياً، فهل هو من سلاح الله وجنوده، أم من غيره؟ وهكذا تتالى الفروض(١).

> عقلاً ونقلاً؛ لجريانها في الممكن دون الواجب (عزّ وجلّ)، فهذه الفروض بالنسبة إلى الله (تعالى) سالبة بانتفاء الموضوع، فلذا نجد الإمام عليَّا لا يعبر في إبطال هذا الفرض بقوله السِّلْإ: (فقد لزمه الوهن)، أي لزمه الضعف، والضعف

(١) والفروض التي لم نتعرض لبيان تفرعاتها تعلم من مقابلاتها، وكل تلك الفروض وغيرها باطلة غير متصورة في حقه (تبارك وتعالى).

والفقر والاحتياج هي من لوازم الممكن لا الواجب.

الأمر الثاني: أن يكون الله (تبارك وتعالى) عاجزاً عن تعبّدهم بأمره ونهيه، ففوض إليهم فعل ما يشاؤون.

والجواب: إن هذا الفرض باطل

١- إنه مما ثبت في بحث الصفات الثبوتية لله (تعالى): (أنه قادر) ليس بعاجز مطلقاً(٢)، وهذا يعني أنه (تعالى) لا عجز في ساحته ولا نقص، فينهدم هذا الفرض

٢ - إنه (جل شأنه) مع قدرته وعدم عجزه عن إبراز إرادته، قد أبرز ذلك وبيّن أمره ونهيه وبعث رسله، كما في قوله وكل هذه القضايا باطلة ومرفوضة (تعالى): ﴿أَقِيمُوا الصَّلَاةَ ﴾ (")، ﴿لا تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴿ (١).

٣- إن العجز من صفات الفقر والإمكان، فلو صار الله (جل وعلا) عاجزاً لانقلب الواجب\_والغني المطلق\_



<sup>(</sup>٢) المفيد، تصحيح اعتقادات الإمامية، ص ١٤، الخرازي، السيد محسن، بداية المعارف الإلهية، ج ۱، ص ٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية ٧٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية ١٥١.

الْغَنِيُّ الْحُمِيدُ ﴾ (١).

وجمع الإمام للطُّلِّهِ هذه الأجوبة ضربه للتفويض، حيث قال: (وفي إثبات العجز نفي القدرة، والتأله، وإبطال الأمر واعتقاداً خاطئاً. والنهى، والثواب والعقاب، ومخالفة الكتاب؛ إذ يقول: ﴿ وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ وَإِنْ تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ ﴿ (٢) ، وقوله (عزّ وجلّ): ﴿اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾(٣)، وقوله: ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ \* مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقِ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ ﴾(١)، وقوله: ﴿اعْبُدُوا اللهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً﴾ (٥)، وقوله: ﴿ أَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلَّوْا عَنْهُ وَأَنْتُمْ تَسْمَعُونَ ﴿ (٦).

> إذن: فإذا بطل كلا الأمرين \_ وهما: (ارغام الناس له على التفويض) و(أنه

(٦) سورة الأنفال، الآية ٢٠.

محكناً، وهو باطل بداهة، لقوله (تعالى): عاجز عن تعبدهم بأمرهم ونهيهم) - بطل ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى الله وَاللهُ هُوَ القول بالتفويض مطلقاً؛ إذ لا يوجد هنا فرض ثالث.

واتضح من هذا الدليل: أن القول الثلاثة، في الفقرة الأخيرة من المثال الذي بالتفويض لا أساس له، وهو ما يوافق القول في الصورة الأولى من كونه قولاً

### الصورة الرابعة:

قال الإمام عليُّلا: (فمن زعم أن الله (تعالى) فوض أمره ونهيه إلى عباده فقد أثبت عليه العجز، وأوجب عليه قبول كل ما عملوا من خير وشر، وأبطل أمر الله ونهيه ووعده ووعيده، لعلة ما زعم أن الله فوضها إليه، لأن المفوض إليه يعمل بمشيئته، فإن شاء الكفر أو الإيمان كان غير مردود عليه ولا محظور).

بيان ذلك: الإمام الطُّ يقرر الدليل على بطلان التفويض بصورة أخرى، فيقول: لو صح القول بالتفويض للزم منه ثلاثة أمور:

١- نسبة الله (تعالى) إلى العجز وعدم القدرة على تعبيد الناس، وقد مرّ بيانه.

٢- إلزام الله (جل شأنه) بأن يقبل





<sup>(</sup>١) سورة فاطر، الآية ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران، الآية ١٠٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الذاريات، الآية ٥٦ – ٥٧.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية ٣٦.

كل ما فعله البشر، حسناً كان فعلهم أو من جهة، وإقرار بعدم التفويض من جهة قبحاً.

> ٣- إبطال الشريعة من الأساس، وإبطال الوعد والوعيد.

وكل هذه اللوازم باطلة بإدنى تأمل، فالملزوم مثلها، فالقول بالتفويض باطل.

هذه الصور التي ذكرها الإمام التيال في إبطال التفويض هي عبارة عن أدلة عقلية على ذلك، وهذا لا يعنى أنه لا يوجد دليل من النقل على بطلان هذا المدعى؛ وإنها أراد التيلا تحريك العقول وتنبيهها، بالوقوف على موارد الخلل في ذلك، لأن العقل بعد أن يتلوث ببعض الأفكار الشاذّة عن الواقع، ليس له رادع إلا من ثوبه كما ورد: (ولا ينقض اليقين بطلان التفويض، ضرب له مثالاً فقال: أبداً بالشك، ولكن ينقضه بيقين آخر)(١)، زيف المدعى.

> هذا من جهة، ومن جهة أخرى: إن والأصول ـ دليل على بطلان التفويض، إذ الإقرار بالشريعة هو إقرار بعدم الإهمال

(١) الطوسي، تهذيب الأحكام، ج١، ص٨ و۱۱.

أخرى.

فلذا نجد الإمام الهادي عليه اكتفى بتلك الإشارات الضمنية لبعض الآيات في الأدلة السابقة كإشارة إلى هذا، وإلا ليس من المعقول أن يسرد الإمام التيلا كل الشريعة ليبين لهم الدليل النقلي على بطلان التفويض.

هذا مضافاً إلى ما سيتضح لاحقاً في (الأمربين الامرين) من النصوص الكثيرة الوفيرة على بطلان هذا المعتقد الزائف، وإنها لم نذكرها هنا للاختصار، وتجنب التكرار، ولمناسبتها للبحث اللاحق.

### بيان وتنويه:

ثم بعد أن بين الإمام الهادي عليها (ومثل ذلك: مثل رجل ملك عبداً ابتاعه فلابد له من صعقة عقلية دقية تفضح له ليخدمه، ويعرف له فضل ولايته، ويقف عند أمره ونهيه.

وادعى مالك العبد: أنه قاهر عزيز الشريعة بأكملها ـ بنحو عام شامل للفروع حكيم، فأمر عبده ونهاه، ووعده على اتباع أمره عظيم الثواب، وأوعده على معصيته أليم العقاب، فخالف العبد إرادة مالكه، ولم يقف عند أمره ونهيه، فأي أمر أمره \_ أو أيّ نهى نهاه عنه ـ لم يأته على إرادة المولى،

وإذا لم يزدجر عن نهيه عاقبه.

أو يكون عاجزاً غير قادر، ففوض أمر إليه، أحسن أم أساء، أطاع أم عصى، عاجز عن عقوبته ورده إلى اتباع أمره.

وفي إثبات العجز نفى القدرة والتأله، وإبطال الأمر والنهي، والثواب والعقاب، ومخالفة الكتاب).

وبيان ذلك: الإمام الهادي التِّلْإِ أشار إلى ثلاثة محاور في هذا المثال، ومن خلالها أبطل القول بالتفويض، وهي كالتالي:

المحور الأوّل: بيّن عليًّا أموراً مسلّمة عند الجميع، القائل بالتفويض وغيره حتى الإمامية، وهي:

١- الكل يعتقد أن هناك مولى و احداً قهّار أ.

٢- والكل يعتقد أن هذا المولى قادر حكيم عادل.

٣- والكل يعتقد أن هذا المولى أمر

٤- والكل يعتقد أن هذا المولى وعد المطيع لأمره الجنة والثواب الجزيل، وتوعّد العاصي بالعذاب الأليم.

المحور الثانى: إن المفوضة - أو قل العباد - ادعوا على الله (تبارك وتعالى) أنه

بل كان العبد يتبع إرادة نفسه واتباع هواه، ولا يطيق المولى أن يرده إلى اتباع أمره ونهيه والوقوف على إرادته، ففوض اختيار أمره ونهيه إليه، ورضي منه بكل ما فعله على إرادة العبد، لا على إرادة المالك.

وبعثه في بعض حوائجه وسمى له الحاجة، فخالف على مولاه، وقصد لإرادة نفسه واتبع هواه، فلما رجع إلى مولاه نظر إلى ما أتاه به، فإذا هو خلاف ما أمره به، فقال له: لم أتيتني بخلاف ما أمرتك؟

فقال العبد: اتكلت على تفويضك الأمر إلى فاتبعت هواي وإرادتي؛ لان المفوض إليه غير محظور عليه، فاستحال التفويض.

أُولَيس يجب على هذا السبب: إمّا أن يكون المالك للعبد قادراً، يأمر عبده باتباع أمره ونهيه على إرادته لا على إرادة العبد، ويملكه من الطاقة بقدر ما يأمره به وينهاه عنه، فإذا أمره بأمر ونهاه عن نهي، عرّفه الثواب والعقاب عليهما، وحذَّره ورغَّبه ونهَى عباده من خلال رسله علمَالِكُا. بصفة ثوابه وعقابه؛ ليعرف العبد قدرة مولاه بها ملَّكه من الطاقة لأمره ونهيه، وترغيبه وترهيبه، فيكون عدله وإنصافه شاملاً له، وحجته واضحة عليه للإعذار والإنذار، فإذا اتبع العبد أمر مولاه جازاه،





فوض إليهم أفعالهم، فلهم أن يعملوا كيف يشاؤون، أحسنوا أم أساؤوا.

ثم بعد أن ادعوا على الله (تعالى) ذلك، قاموا بتعميمها وصياغتها بنحو كلي هكذا: (إن المفوض إليه غير محظور عليه)(١).

المحور الثالث: إن الإمام عليه يقول للمم: نحن نتفق معكم في (المحور الأوّل)؛ إذ لا غبار عليه، ومنكره يخرج عن الدين.

ولكننا نرفض (المحور الثاني)؛ وذلك لاشتهاله على قفزة غير مدعومة بدليل أبداً، بل الدليل القاطع قام على خلافها.

ثم أخذ الإمام عليه بتحليل مقالة المفوضة والقفزة (٢) التي ابتلوا بها، فلم يقدروا على تدعيمها ولا اثباتها من خلال الوقوف عند المسلّمات المتقدمة في (المحور الأول)، فقال لهم: هذا المولى الذي يتجه نحوه كل مخلوق: إما قادر عادل حكيم، وإما عاجز ظالم غير حكيم؟

(۱) هذه القاعدة الكلية وإن لم يصرح بها المفوضة، ولكنها خلاصة التفويض مجتمع فيها، فلذا عبر بها الإمام الهادي عليه في أثناء كلامه في هذا المثال.

(٢) ونقصد بها ما جاء في المحور الثاني.

فإذا كان قادراً عادلاً حكيهاً، وأمر ونهى ووعد وتوعد، كها في المسلّهات المتقدمة، فلزمه (تبارك وتعالى) بقدرته أن يجعل للعباد القدرة على الأتيان بأوامره والانتهاء عن معاصيه، وإلا يلغو الأمر والنهي.

إذن: الله (تعالى) أعطى للعباد القدرة على امتثال شريعته، وألقى عليهم حجته بذلك، ﴿لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَيَكْيَا مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾(٣)، أي: إن الله ويكيًا مَنْ حَيَّ عَنْ بَيِّنَةٍ ﴾(٣)، أي: إن الله وتعالى) فوض لعباده نفس الفعل وبها هو هو فقط، الذي هو: عبارة عن الحركات الصادرة عن العبد، ولم يفوض له متعلقات تلك الافعال (٤) والتي من خلالها تتصف تلك الافعال (٤) والتي من خلالها تتصف

(٣) سورة الأنفال، الآية ٤٢.

(٤) وبيان ذلك: إن دفع الصدقة فعل حسن، وهذه العبارة تشتمل على (فعل) وهو: عبارة عن تلك الحركات التي صدرت من العبد حيث أدخل يده إلى جيبه، ثم عين مقدارا من المال، ثم أعطاه لشخص معين، وهذا هو المقدار الذي أعطاه الله للبشر.

وتشتمل أيضاً على (متعلق الفعل) وهو: عبارة عن التصدق بهذا المقدار المعين من المال على فقير معين قربة لله (تعالى)؛ إعانةً للفقراء على دنياهم، وسداً لشيء من حاجتهم، وهذا ما ندب إليه الشارع ووعد فاعله بالثواب الجزيل.

ونفس الأمر أيضاً نجده في من أخذ أموال الناس وسر قها خفية، أو أجبرهم على سلبها، فالحركات

# خلاصة ونتيجة:

قال الإمام علي (فمن دان بالتفويض على هذا المعنى، فقد أبطل جميع ما ذكرنا: من وعده ووعيده، وأمره ونهيه، وهو من أهل هذه الآية: ﴿أَفَتُوْ مِنُونَ بِبَعْض الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْض فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَٰلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْيُّ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِّ الْعَذَابِ وَمَا اللهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾(١)، تعالى الله عما ففرض العجز له يعني انقلاب الواجب يدين به أُهل التفويض ﴿عُلُوّاً كَبِيراً ﴾ (٢).

بيان ذلك: الإمام الهادي الثيالة ومن جهة ثالثة أنه (تعالى) لو كان يلخص الجواب في هذه العبارة فيقول: من اعتقد بالتفويض بالمعنى الذي أشار إليه الإمام التلا على عدة عبارات من هذه الرسالة، وهو الاعتقاد بأن الله (تعالى) فوض إلى العباد أفعالهم على نحو الإهمال، فلهم أن يفعلوا ما يشاؤون من الأفعال، ساءت أم حسنت، صلحت أم طلحت، والله (تعالى) لا يعاقبهم على ذلك \_ فقد أبطل الوعد والوعيد والأمر والنهى الوارد في الكتاب، فهو من جهة يؤمن بالله والرسول والكتاب، ومن جهة أخرى يبطل بعض الكتاب التزاماً، فصار

الأفعال بالحسن والقبح \_ أبداً، كما هو مقتضى الاعتراف بأن الله (جل شأنه) أمر ونهي، فيبطل بهذا التفويض والإهمال المزعوم.

وأما إذا كان المولى عاجزاً، فهذا خلاف الفرض \_ حيث تقدم في المحور الأوّل فرضه (تعالى) قادراً \_ من جهة، وإبطال لألوهيته من جهة أخرى؛ وذلك أن العجز يلائم الممكن لا الوجب، وعليه ممكناً، وهو معنى إبطال الألوهية.

عاجزاً لما استطاع أن يأمر أو ينهى عباده، والحال أنه أمرهم ونهاهم، فهو قادر وليس بعاجز، فلذا لزم من القول بعجزه إبطال الأمر والنهي، والثواب والعقاب.

وهذا معنى قوله عليَّالا: (وفي إثبات العجز نفي القدرة والتأله، وإبطال الأمر والنهي، والثواب والعقاب، ومخالفة الكتاب).

له والمتعلق وهو السرقة أو التسليب أمر مرفوض في الشريعة نهى عنه المولى (عزّ اسمه).





<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية ٨٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية ٤٣.

# الشيخ ماهر سامي كباشي الحجاج

### تنبيه:

قوله التَّلِيْ: (فمن دان بالتفويض على هذا المعنى)، مشتمل على إشارة جميلة، وهي: إن التفويض على معانٍ ثلاثة:

ا \_التفويض الذي تقول به المعتزلة، وهو معنى باطل، وقد تبين ذلك مفصلاً.

٢- التفويض بالمعنى الخاص الثابت للأئمة علي المختلف في بيان الأحكام وغيرها، وهو معنى صحيح ثابت بالدليل القطعي، وتقدم بيانه مفصلاً أيضاً.

٣- التفويض في أفعال العباد ولكن لا بمعنى الإهمال، بل بمعنى اعطاء العباد القدرة على الحركة في امتثال أوامره والانتهاء عن معاصيه، كها تقدم بيانه، وهو ما سيتضح أكثر في الأمر الثالث وهو: (الأمر بين الامرين)

فهذا القيد وهو: (على هذا المعنى)، قيد لطيف ومهم جداً في هذا المقام؛ يخرج به المعنيين الأخرين للتفويض الصحيح. يؤمن ببعض الكتاب ويكفر ببعض، وقد تقدمت الإشارة إلى هذا في بداية هذا الشرح، في المقدمات التي بينها الإمام التي بأنه اتفق الجميع على من يرد كلام الله وكتابه أو بعضه فهو كافر باتفاق الجميع.

ثم استشهد الإمام عليه بالآية التي تندد بمن يتبعض إيهانه بالكتاب العزيز، حيث قال عليه (وهو(۱) من أهل هذه الآية: ﴿أَفَتُوْمِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَا جَزَاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنْكُمْ إِلَّا خِزْيٌ فِي الْحِيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِّ الْعَذَابِ وَمَا الله بِغَافِلٍ عَمَّا يُعْمَلُونَ ﴾ (١).



على العدد: الخامس السنة: الثالثة الكاكام/ ٢٢٠ م

<sup>(</sup>١) أي: والذي يعتقد بالتفويض من أهل هذه الآية ﴿أَفْتُو مَنُونِ...﴾.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية ٨٥.

# ٨) البروجردي، السيد على أصغر بن محمد شفيع، طرائف المقال في معرفة طبقات الرجال، تحقيق سيد مهدى الرجائي، مطبعة بهمن، نشر مكتبة المرعشي، قم، ١٤١٠هـ.

٩) البستى، محمد بن حبان، المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين، تحقيق محمود إبراهيم زايد، نشر دار الباز، مكة المكرمة.

- ١) البغدادي، حافظ أحمد بن على الخطيب، تاريخ بغداد أو مدينة السلام، تحقیق مصطفی عبد القادر، نشر دار
- ١٠) البهبهاني، الوحيد، الفوائد الرجالية، طبع مؤسسة ال البيت، قم،

أحمد، الثقات، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثانية، حيدرآباد الدكن، بيروت،

۱۲) الجرجاني، عبد الله بن عدي، الكامل في ضعفاء الرجال، تحقيق الدكتور سهيل زكار، قرأها ودققها يحيى مختار غزاوي، طبع ونشر دار الفكر، بيروت، ۹ • ۱ ۱ هـ.

١٣) الجنداري، أحمد بن عبد الله، شرح

# المصادر والمراجع

القران الكريم.

١) ابن عساكر، تاريخ مدينة دمشق، تحقيق علي شيري، طبع ونشر دار الفكر، بىروت، ١٤١٥هـ.

٢) ابن قولويه، الشيخ جعفر بن محمد، كامل الزيارات، تحقيق جواد القيومي، مطبعة مؤسسة النشر الإسلامي، نشر مؤسسة الفقاهة، ١٤١٧ هـ.

٣) ابن منظور، لسان العرب، مطبعة دار إحياء التراث العربي، الطبعة الأولى .12.0

٤) الأمر بين الأمرين، تأليف ونشر الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٧م. مركز الرسالة، مطبعة مهر، الطبعة الأولى ١٤١٧ هـ، قم.

- ٥) البخاري، أبو عبد الله محمد بن ١٤٠٥ هـ. إسهاعيل، التاريخ الصغير، تحقيق محمود ١١) التميمي، محمد بن حبان بن إبراهيم زايد، طبع ونشر دار المعرفة، بىروت، ١٤٠٦ هـ.
  - ٦) البخاري، أبو عبد الله محمد بن ١٩٧٣م. إسماعيل، التاريخ الكبير، نشر المكتبة الإسلامية، تركيا، ديار بكر.

٧) البخاري، أبو عبد الله محمد بن إسماعيل، الضعفاء الصغير، تحقيق محمد إبراهيم زايد، طبع ونشر دار المعرفة، بيروت، ١٩٨٦م.





الأزهار، نشر مكتبة غمضان، صنعاء.

١٤) الجوهري، إسماعيل بن حماد، الصحاح تاج اللغة وصحاح العربية، تحقيق أحمد بن عبد الغفور عطار، طبع ونشر دار العلم للملايين، بيروت، ۱٤٠٧هـ

١٥) ابن حنبل، أحمد بن محمد، العلل الإسلامي، قم، ١٤١٧ هـ. ومعرفة الرجال، تحقيق وصي الله بن محمد عباس، نشر المكتب الإسلامي، بيروت، ۱۹۸۸م.

> ١٦) الخرازي، السيد محسن، بداية بيروت، ١٤٠٨ هـ. المعارف الإلهية في شرح عقائد الإمامية، طبع مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجهاعة المدرسين، قم، ١٤١٨ه.

> > ١٧) الدارمي، أبو زكريا يحيى بن معين، تاريخ ابن معين، تحقيق الدكتور دمشق.

١٨) الذهبي، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان، سير أعلام النبلاء، تحقيق الرسالة، بىروت، ١٤١٣هـ.

بن ادريس، الجرح والتعديل، مطبعة ١٩٨٤م. دائرة المعارف العثمانية، حيدرآباد الدكن، بيروت، ١٩٥٢ م.

۲۰) الزهري، محمد بن سعد بن منيع البصري، الطبقات الكبري، طبع ونشر دار صادر، بیروت.

۲۱) السبحاني، الشيخ جعفر، محاضرات في الإلهيات، تلخيص الشيخ على الرباني، مطبعة مؤسسة النشر

٢٢) السمعاني، أبي سعد عبد الكريم بن محمد بن منصور، الانساب، تحقيق عبد الله عمر البارودي، طبع ونشر دار الجنان،

۲۲) السيد الخميني، روح الله، لب الأثر في الجبر والقدر، تقرير لمحاضرات آية الله بقلم الشيخ جعفر السبحاني، مطبعة اعتماد، نشر، قم، الطبعة الأولى ١٤١٨ هـ. ٢٤) الشبستري، عبد الحسين، الفائق في أحمد محمد، طبع ونشر دار المأمون للتراث، رواة وأصحاب الإمام الصادق التَّلَّا، طبع مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة

المدرسين، قم، الطبعة الأولى ١٤١٨ هـ. ٢٥) الصدوق، الشيخ محمد بن على شعيب الأرنؤوط وحسين الأسد، مؤسسة بن الحسين بن بابويه عيون أخبار الرضا، تحقيق الشيخ حسين الأعلمي، طبع ونشر ١٩) الرازي، عبد الرحمن بن محمد مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت،

٢٦) الصفار، الشيخ محمد بن الحسن، بصائر الدرجات في فضائل آل محمد عَيْوَاللهُ، ٢٧) الطباطبائي، السيد محمد حسين، رضا علم الهدى، نشر منشورات الرسول

غلام رضا فياضي، طبع مؤسسة النشر ٣٤) الفراهيدي، لأبي عبد الرحمن الخليل بن أحمد، كتاب العين، تحقيق الدكتور مهدى المخزومي و إبراهيم السامرائي، مطبعة الصدر، نشر مؤسسة الخرسان، دار النعمان للطباعة والنشر . دار الهجرة، قم، ١٤٠٩ هـ.

٢٩) الطوسي، الشيخ محمد بن الحسن، ٢٥) القمي، الشيخ عباس، الكني

٣٦) القمي، الشيخ عباس، منتهي الآمال، ترجمة نادر التقى، مطبعة سرور، نشر محبين، قم، ١٤٢٧ هـ.

۳۷) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تحقيق على أكبر الغفاري، مطبعة البجاوي، نشر دار المعرفة، بيروت، حيدري، نشر دار الكتب الإسلامية، طهران، ۱۳۲۳ هـ.

٣١) العسقلاني، شهاب الدين ٣٨) المجلسي، المولى محمد تقى، روضة ابن حجر، لسان الميزان، نشر مؤسسة المتقين في شرح من لا يحضر الفقيه، تحقيق السيد حسين الموسوي الكرماني والشيخ ٣٢) العقيلي، محمد بن عمرو بن موسى على پناه الإشتهاردي، نشر بنياد فرهنك

٣٩) المجلسي، الشيخ محمد باقر، مرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول، تقديم ٣٣) علم الهدى، السيد عبد الجواد، السيد مرتضى العسكرى، تحقيق السيد

تقديم وتعليق الحاج ميرزا محسن كوجه النظر المختار في الجبر والاختيار على باغي، مطبعة الأحمدي، طهران، ٤٠٤هـ. ضوء الكتاب والسنة، إشراف السيد محمد بداية الحكمة، تصحيح وتدقيق الشيخ الاعظم، قم، ١٤٣٢هـ. الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم. ۲۸) الطبرسي، أحمد بن علي، الاحتجاج، تحقيق سيد محمد باقر

تهذيب الأحكام، تحقيق السيد حسن والألقاب، نشر مكتبة الصدر ،طهران . الخرسان، تصحيح الشيخ محمد الآخندي، مطبعة خورشيد، نشر دار الكتب الإسلامية، طهران، ١٣٦٥ ش.

> ۳۰) عثمان، محمد بن أحمد، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق على محمد ۳۲۹۱م.

الأعلمي، بيروت.

بن حماد، كتاب ضعفاء الكبير، تحقيق الدكتور إسلامي. عبد المعطى أمين قلعجي، طبع ونشر دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨ هـ.







العدد: الخامس السنة: الثالثة ١٤٤٢هـ/٢٠٢٢م

الشيخ ماهر سامر كباش

هاشم الرسولي، مطبعة مروي، نشر دار الكتب الإسلامية، طهران، ١٣٦٣ش.

٤٠) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار الجامع لدرر أخبار الأئمة الأطهار عليه الله نشر مؤسسة الوفاء، ببروت، ١٩٨٣.

(٤) المزي، جمال الدين، تهذيب الكمال في أسماء الرجال، تحقيق وتعليق الدكتور بشار عواد معروف، نشر مؤسسة الرسالة، 1٤٠٦هـ.

13) المغربي، عبد الرحمن بن خلدون، العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي السلطان الأكبر المعروف بـ(تاريخ بن خلدون)، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

٤٣) المفيد، الشيخ محمد بن محمد بن النعمان، تصحيح اعتقادات الإمامية، تحقيق حسين دركاهي، مطبعة دار المفيد، بيروت، ١٤١٤هـ.

23) النميري، ابن شبّة أبو زيد عمر، تاريخ المدينة المنورة، تحقيق فهيم محمد شلتوت، مطبعة قدس، منشورات دار الفكر، قم، ١٤١٠هـ.



الإمام الحسن العسكري التيالا: الثابت القِيمِي، دلالات المجال والمقاصد: الاسم، والكنْيَة، واللّقب

Imam Al-Hasan Al-Askari (PBUH)
The value constancy, the meanings of the intentions and the domain: Name, nickname, and surname

أ. د. عباس أمير معارزجامعة القادسيةكلية التربية

Prof.Dr. Abbas Amer Ma'riz University of Al-Qadisiyah college of Education





### الملخص:

أن يكون الإمام الحسن العسكري المنظم مثالا لتتبع ثبات المنظومة القيمية يعني أن نضبط مجالات تلك القيم ومقاصدها بمثال بعينه من الأمثلة التي يُعَدُّ تتبعها والاهتداء بسيرتها وسلوكها القولي والعملي مدخلاً رئيساً من مداخل فهم القيمة.

- وبناء على ما لتتبّع المثال الضابط لفهم القيمة من أهمية، يصير الشروع بعملة الفهم ضرورياً حينها نتوقف ابتداء عند مجموع الاسم والكنية والألقاب، أو الصفات التي عُرِفَ بها الإمام، ومنها؛ الزّكيّ، الصامت، الهادي، الرفيق، النقيّ. إلخ. ومن ثم نمنح صفة (الزّكيّ) الأوّليّة القِيميّة على بقية الصفات والألقاب.

- والإمام الحسن العسكري عليه ، بعد البتا قيمياً، امتداد قرآني أولاً، ونَبَوي إمامي ثانياً، وإنساني ثالثاً لما تم تأصيله من القيم. وهذا يعني أن ذلك الامتداد يكشف لنا عن مدى ثبوت المنظومة القيمية، عبر أكثر من قرنين من الزمان، على الأقل.

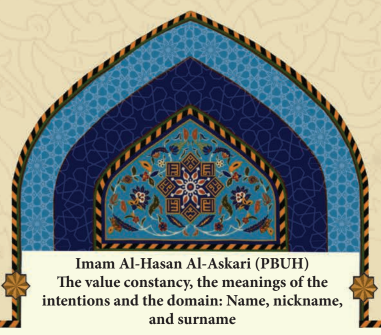
- وبلحاظ أن لتلك القيم أهدافاً ومقاصد تتعلق بالبنيان الإنساني المتكامل، يمكن القول إن مما تتصف به تلك القيم هو ثباتها واتساقها وانسجامها وتوازنها. فلا تضاد قيمة أخرى ولا تنازعها شأنها بل تعضدها وتلتحم بها وتدفع بها نحو مآلاتها طوعا.

- وإن تتبع تلك القيم، وهي تنتظم كلاً معرفياً ووجدانياً وسلوكياً، ضمن أنموذجها العسكري، يمكننا من القول إن تلك المنظومة بشِقَّين، شَقَّ أصل ورئيس، وآخر فرع. أما الأصيل فهو الإمامة بِعَدِّها قيمة أولى تولت الذات الحسنيّة تأسيسها ضمن دورها الإمامي وبلحاظ متطلباتها وسياقاتها المجتمعية، وأما بقية القيم المتمثلة بالكنية والألقاب فتنضوى تحت قيمة (التزكية)، لتكوّن الشِّق الثاني من شِقَّى تلك المنظومة.

- ولأن القيم مظهر تجريدي ومعنوي لمجال مجتمعي معيش به حاجة إلى أن تنتظم مكوناته ضمن الكلّ المجتمعي معرفياً ووجدانياً وسلوكياً، فإمكان أن نلحظ انعكاس المجتمع بوساطة المنظومة القيمية التي أرساها الإمام العسكري الطِّيّانية . أمر واضح تماماً.

### الكلمات المفتاحية:

الثابت القيمي، دلالات المجال والمقاصد، العسكري، المنظومة القيمية.



### **Abstract:**

To take imam Al-Hasan Al-Askari (PBUH) as an example to follow the constancy of values system means to control the domains and intentions of those values with a specific model. Following this example or model and his verbal or practical behavior represents a main starting point to understand the value.

- Based on the importance of following the controlling example to understand value, the beginning of understanding process turns to be necessary when we ponder over the name, nickname, and surname or the attributes given to imam as Al-Zaki, Al-Samit, Al-Hadi, Al-Rafiq, Al-Naqi...etc. But we give the attribute (Al-Zaki) the primary value over other attributes and nicknames.
- Imam Al-Hasan Al-Askari (PBUH) has constant value because of; first: Quranic, second: prophetic, and third: human dimensions. It means that the dimension shows us how the values system is constant across two centuries.
- These values have goals and intentions related to integrate human construction, which means that the values are characterized by constancy, congruity, harmony, and balance. There is no conflicting value with another, but the value supports and integrates with other ones
- Through following these values, which are organized all in cognitive, affective, and behavioral domains manifested in Al-Askari model, we can say that this system has two folds; the original, the main, and the branch. The original is the imamate, which is the major value, where Al-Hasaniya entity establishes it within the scope of imam's role and social requirement. The other values as nicknames and surnames, they fall under the umbrella of (Al-Tazkiyah) (cleansing, refining) to form the second fold of the system.
- Since values are abstract manifestations and morale for social domain, so the components of values need to be organized within social, cognitive, affective, and behavioral entirety. It is clear to note the reflection of society through the values system established by imam Al-Askari (PBUH).

### key words:

values constancy, meanings of domains and intentions, Al-Askari, and values system.

يفترض البحث عن أن ثمة شِقَّيْن لمفهوم القيمة، ينضوي تحت الأول منهما مفاهيم ثبوت القيمة وكلّيتها وموضوعيّتها ومعنويّتها. أما الشقّ الثاني الأول، وهي: حركية القيمة، وذاتيتها، وحسيّتها. والقيمة، على وفق ما يؤمن به البحث، تعمل ضمن منظومة علاقات قيمية، تصبر بموجبها القيمة مستقلة بذاتها من جهة وعالقة بغيرها من جهة أخرى. وعلى هذا الأساس، يعمل البحث على ضبط استقلالية القيمة وعدم استقلاليتها، ضمن منظور يوحد بموجبه القيم وإن تعدَّدت.

والبحث إذا يفترض هذه المقدمة الكلية فإنه سيجهد في بلوغ غايته التي مفادها البحث عن تلك المنظومة القيمية، ولكن من طريق ثابت قيمي كلّي، تتحلّق حول ثبوته قيم أخرى، ألا وهو شخصية الإمام الحسن العسكريّ. ولكى يقف البحث عند شخصية الإمام من منظور قيمي، فإنه يعمد إلى مفاتيح معرفية ثلاثة، هي اسم الإمام وكنيته وألقابه، ليجعل منها ميدانا سيميائيا يرصد من طريقه

مفهوم المنظومة القيميّة وثابتها القيمِيّ.

وذلك كله، ضمن محورين، يكوِّن الأوّل منهم الجهاز النظري لعنوان البحث وثابته المعرفيّ، على حين يتولّى المحور الثاني إجراء المرتكزات الفلسفية والمعرفية فتنهض به المفاهيم المقابلة لمفاهيم الشقّ للمحور الأول في المجال القيميّ لتسمية الإمام وكنيته وألقابه، ثم إجراء ذلك الثابت المعرفي في مقاصد ذلك المجال المستند إلى فلسفة الاسم والتسمية.

# المحور الأول: المنظومة القيمية: أولا: القيمة، أرومة المصطلح:

ابتداء، ولكي ينصرف البحث \_ أيّ بحث، خاصة البحث في العلوم الإنسانية \_ إلى معالجة قضاياه ومقاصده، لابد من حركة ارتدادية تعيد المصطلح إلى أرومته التي بها يتصل وأصله الذي منه نتج، وهو ما يمكّن البحث من استيعاب حدود المفاهيم ومساحاتها المعرفية ثم العمل على الكشف عيّا يمكن من اتساقها، بعد استنطاقها، ضمن بيئتها الثقافية، وليس كالبيئة اللغوية للمصطلح ممكّن ممّا سبق، وليس كالاستعمال الاجتماعي لأصل المصطلح هادٍ أمين إلى استيعاب المصطلح استيعاباً أولياً، على الأقل، وحاضنة معرفية لا بد من إعادة تنظيمها، بها يكشف



عن المنطق الذاتي للمصطلح الناشئ منها، وبها يمنحنا قدرة على الفهم، لا يمكن الزهد بها علمياً (١). ولأن «أول كهال يُعرِّف والمسارات المكنة في معالجته علميا. به المسمّى نفسه إلى من يجهله، بالاسم الانكار، فإن مصطلح (القيمة) هو أوّل كمال يُعَرِّف به المفهوم نفسه. وبدلالة هذا الكمال الأول، يصير الاسم؛ (القيمة)، وضمن كماله اللغوي الأول، أصلاً معرفياً لابد من الوقوف بعَدِّهِ ظاهرةً أولى، والظاهرة الأولى، «ليست مما يُفَسّر بأمر آخر، ليست أمرا يُشَقّ من أمر آخر. إنها معطى ابتدائي، إنها مبدأ تفسير، إنها ما يُفسّر كثيراً من الأمور الأخرى »<sup>(٣)</sup>.

> ولعل عودة سريعة إلى الحاضنة اللغوية لمادة مصطلح (قيمة) تكشف لنا عمّا لتلك الظاهرة الأولى من إمكانات تفسيرية، فضلاً عمّا تفضى بنا إليه تلك الحركة التي نُردّ بموجبها إلى الحاضنة اللغوية ردّاً معرفيا، من الاطمئنان إلى

(١) أمير، عباس، المعنى القرآني بين التفسير والتأويل: دراسة تحليلية معرفية في النص القرآني، ص۱۸.

الأرومة المصطلحية، وهي تتولى وضع أيدينا على البنية التحتية للمصطلح،

جاء في اللغة؛ القيامُ نقيض الجلوس، وقد يجيء القيام بمعنى المحافظة والإصلاح، ويجيء القيام بمعنى الوقوف والثبات، وأقامَ الشيء أَدامَه، وقامَ مِيزانُ النهار إذا انْتَصفَ وقام قائمٌ الظُّهيرة قال الراجز وقامَ مِيزانُ النَّهارِ فاعْتَدَلْ والقَوامُ العَدْل، وقَوَّمَ دَرْأَه أَزال عِوَجَه، وقِوامُ الأمر بالكسر نظامه وعماده، وهو قوامم أهل بيته وقِيامُ أهل بيته وهو الذي يُقيم شأْنهم، وقَوَّمَ السِّلْعة واسْتَقامها قَدَّرها، والقِيمةُ واحدة القِيم، وكلُّ من ثبت على شيء وتمسك به فهو قائم عليه، وقائِمُ السيف مَقْبضُه، والقامة عند العرب البكرة التي يستقى بها الماء من البئر، والقَيِّمُ السيّد وسائسُ الأَمر وقَيِّمُ القَوْم الذي يُقَوِّمُهم ويَسُوس أمرهم، والمِلَّة القَيِّمة المُعتدلة والأُمّة القَيِّمة كذلك، القيُّوم والقيَّام في صفة الله تعالى وأسائه الحسنى القائم بتدبير أمر خَلقه في إنشائهم ورَزْقهم وعلمه بأَمْكِنتهم، والقَيُّومُ من أسماء الله المعدودة وهو القائم بنفسه مطلقاً لا بغيره وهو مع ذلك يقوم به كل موجود حتى لا يُتَصوَّر وجود شيء ولا دوام وجوده إلا

<sup>(</sup>٢) الجيلي، عبد الكريم، الإنسان الكامل، ص۳۱.

<sup>(</sup>٣) كوربان، هنرى، مشاهد روحية وفلسفية، ص ۳۸.

به، وقِوامُ الجِسم تمامه وقِوام كل شيء ما تلك الموضوعات من قيمة، فضلاً عن استقام به، ومَقاماتُ الناسِ مَجالِسهم أيضاً اعتهاده على من يحقق النسبة بين الموضوع والمَقامة والمَقام الموضع الذي تَقُوم فيه (١). والمحمول، ف(قائِمُ السيف مَقْبِضُه)،

ومما نخلص إليه من تلك الأرومة المكوّنة لمصطلح القيمة، ضمن حاضنته اللغوية الاجتماعية: الحركة والتغير، المحافظة على الشيء وإصلاحه بعد فساده، تقدير الشيء ووزنه، الديمومة، الثبات، الاعتدال، النظام والتنظيم، الإحكام والتدبير والسياسة، القوة والقدرة والإرادة، الوسيلة، الكمال والتمام، والضرورة الوجودية.

أما تحول تلك المفاهيم المجردة إلى ممارسة وسلوك فردي أو مجتمعي، فضابطته ثلاث علائق: علقة القيمة بالمكان، علقة القيمة بالزمان.

والبادي عما سبق، هو السعة المفهومية لمصطلح القيمة، وأن تلك السعة ليست غاية بذاتها قدر ما هي وسيلة إلى غيرها، ف(القامة عند العرب البكرة التي يستقى بها الماء من البئر). ما يعني أن نسبة تلك المفاهيم وحملها على موضوعاتها يعتمد على مقدار ما تدركه الذات في

(١) ابن منظور، لسان العرب، مادة (قوم).

تلك الموضوعات من قيمة، فضلاً عن اعتهاده على من يحقق النسبة بين الموضوع والمحمول، ف (قائِمُ السيف مَقْبِضُه)، ومقبض السيف ليس السيف بل ما يحقق اتصال حامل السيف بالسيف، وعلى قدر ما يتحلى به حامل السيف من مهارة وتدبير وحسن سياسة يبلغ السيف أثره المنشود من حمله. (والقيِّمُ السيّد وسائسُ الأُمر وقيِّمُ القَوْم الذي يُقوِّمُهم ويَسُوس أمرهم).

وعلى الطرف الأخر، وإذا بلغت القيم صفات الكهال والتهام صارت قائمة بذاتها، وصار قيام غيرها مفتقرا إلى قيامها. ومما جاء في معنى اسمه القيوم، وهو أصل الأسهاء الإضافية الثابتة له تعالى، «فهو القائم على كل شيء من كل جهة بحقيقة القيام الذي لا يشوبه فتور و خلل، وليس ذلك لغيره قط إلا بإذنه بوجه، فليس له تعالى إلا القيام من غير ضعف وفتور، وليس لغيره إلا أن يقوم به»(٢). وهذا المعنى الأخير، يقودنا إلى استدعاء قولة المعنى الأخير، يقودنا إلى استدعاء قولة بسيوني، ونصّها؛ «إن القيمة موجودة من بسيوني، ونصّها؛ «إن القيمة موجودة من حيث هي عور مودة، ومن حيث هي غير

(٢) الطباطبائي، السيد محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ج٢، ص٣٤٨.





موجودة. إنها موجودة كواجب وجود البشرى. (...) يقابل الوجود القائم، ولكن لا يقابل العدم»(١).!

## ثانياً: المارسة القيميّة:

ليس ثمّة فرد واع لا يهارس فعل القيمة، فالقيمة فعل بشري يومي، وعي المارسون حيثياته الفلسفية أم لم يعوا، فالقيمة «مثل أعلى نصبو إليه، ونتطلع إلى تحقيقه، وهي التي تعمل على تحديد اتجاه السلوك الإنساني ورسم مقوماته»(٢). وهي بهذا المعنى شرط الإنسانية وهي تطمح إلى ممارسة وجودها وبلوغ مقاصد الكمال في ذوات أفرادها، إنها «شرط كل وجود، وتؤثر في الوجود المشخّص باعتبارها باعثاً على سلوك الإنسان»(٣). وهي بهذا المعنى ضرورة نظرية وعملية، ومطلب وجودي بالمقام الأول، فإذا عُدِمَ أُحساس بوجودها للحظة من الزمن فعدم الإحساس بذلك الوجود لا يعنى إلا قصوراً في الفهم وإنحرافاً في مكنون الإنسانية في الكائن

(١) رسلان، صلاح الدين بسيوني، القيم في الإسلام (بين الذاتية والموضوعية)، ص٣٢. نقلاً Roger Daval: da valeur moral, عن P.U.F., Paris, 1951, P.P 9-10

- (٢) المصدر نفسه، ص ٣١.
- (٣) المصدر نفسه، ص٣٢.

وبلحاظٍ من هذه المراوحة المعرفية بين انبساط وجود القيمة وانقباضه يتضح جلياً أن السلوك الفردي، من منظور قيمي، سواء وعي الإنسان وجوب وجود القيمة أم لم يع، واقع بين جنبتين، جنبة موضوعية، سابقة معرفياً وتاريخياً، لا شأن لها بثبات القيمة وأصالة وجودها، وجنبة ذاتية لاحقة لتلك، معرفياً وتاريخياً، لها كل الشأن بتجربة القيمة وذوقها وضبط سلوك الفرد بهدي منها، فضلاً عن إمكانها تغيير تلك القيمة أو تعديلها أو استحداث أخرى غيرها. وهذا إمكان، قد يفضى بالفرد والمجتمع إلى تثبيت تلك القيمة وترسيخها وتنزيلها على واقعه المعيش، وقد يفضي به إلى غير ذلك. وهذا ما يضع المجتمع أمام تحدِّ كبير مردّه إلى صراع بين قيم موضوعية وأخرى ذاتية أو بين قيم جماعية منضبطة بضابطة الكّلّ المجتمعي، وأخرى فردية يدفعها إلى الفردية الموغلة في مغايرة الثابت القيمي، دافع الهوى والجهل والمصلحة وتبني القيم الوافدة التي قد لا تنسجم مع قيم المجتمع. وهنا لا بد من مصدر قيمي متعال على تلك التعارضات، يتخذ من منزلة الواجب مقاما يشرف من فوقه على القيم التي تعاني إشكال وجودها

الحق بأثر من الذاتية البشرية وعوارضها، ثم يعمل على وزنها وضبطها، ومن ثم منحها ما يليق بها من سمو وشرعية.

ولا شك، أن المنظومة القيمية المجتمعية إبان الحقبة المشرفة على النصف الثاني من القرن الثالث الهجرى تختلف، مجتمعيا، بمقدار أو بآخر عن تلك المنظومة الضابطة لسلوك المجتمع الإسلامي إبان النصف الأول من القرن الأول للهجرة، على الأقلّ. وهذا يعنى أن الجنبة الذاتية من جنبتَى تلك المنظومة شرعت بالتمدد على حساب الجنبة الموضوعية أو الثابتة، وأن إرادة الفرد صارت أقوى من إرادة الجماعة، على الرغم من وجود تلك الجنبة السهاوي وبوريث البيت النبوي. وهذا ما عشر في هذه الحقبة، بِعَدِّ الإمام ثابتاً قيمياً، يعنى غيابه غياب المنظومة القيمية الثابتة من حيث هي فاعل في المجتمع ومؤثر وضابط لسيرورته وصيرورته القيمية.

من جانب آخر، يبدو جليًّا أن الإيمان بالبعد المعنوي للحياة، واتصال عالم الدنيا بعالم الغيب، ضمن البيئة الاجتماعية

الحاضنة للقيم أو المؤسسة لها، يعنى أن المنظومة القيمية ليست متحركة فلا ثبوت، كذلك ليست ثابتة بلا حركة، فضلاً عن أن تلك المنظومة تستمد موضوعيتها من موضوعية الإرادة الغيبية، ممثلةً بالكتاب والعترة. وعلى هذا الأساس يصير وجود الثابت القيمي ضمن تلك الحاضنة أمرأ عقدياً ووجودياً ثقافياً مجتمعياً، وتصير الحاجة إليه حاجة ثابتة ومتعالية لا يمكن تلبيتها بغيرها، ولا إمكان لاستبدال غيرها

ولعلُّه، من نافلة القول، الذهاب إلى أن القيم مفاهيم مجردة حينها لا يتوفر لها مصداق يحققها على أرض الواقع. الثابتة بصفتها المفاهيمية أو من حيث فالمصداق وسيلة التعرّف إلى القيمة، وهو هي مصداق ذلك المفهوم ممثلة بالكتاب إلزام ضمني للمجتمع كيها يتمسك بتلك القيمة، فضلاً عن كونه مصدراً رئيساً يفسر من منظور قيمي، غيبة الإمام الثاني وسبباً مباشراً من أسباب الانتقال بالقيمة من طابعها الفردي إلى طابعها المجتمعي، بل إن المنظومة القيمية ليست سوى حدث غُفْل ما لم يكن هنالك فاعل يعمل على تشييدها ومضاعفتها، خاصة حينها يكون ذلك الفاعل فاعلاً دينياً (١). والأخصّ منه، حينها يكون ذلك الفاعل الديني فاعلاً ضمن شرط الاصطفاء، الذي يضمر (١) رزفبر، جان- بول، فلسفة القيم، ص٢٥.





الوعي الذاتي وحرية الاختيار، ويوجب اصْطَفَى آللهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾. والواضح الاتباع والائتهام، ويحدد اتجاه السلوك من جعل الاصطفاء والاستخلاص شرطا الإنساني ويرسم مقوماته، ذلك، أن «الفاعلية القيمية نشاط وعي ذاتي وحرية اختيار. بل هي نشاط اصطفاء وتخيل<sup>١١)</sup>. على أن التخيل المقصود هنا ليس التخيل يسوسها ويديرها ويقوم على نقلها من المرتكز على الوهم بل التخيل المفضى إلى التأمّل والتفكّر، أو الباعث على التأمل و التفكّر.

# ثالثاً: اصطفاء القيمة، والفاعل المُصْطَفى:

معنى الاصطفاء المرتبط بالفاعلية القيمية توقف عند القرآن الكريم، وهو يربط بين القيمة بعدها اصطفاء والفاعل المصطفى الذي يعدّ ضابطاً قيمياً متعالياً وقدوة هادية إلى ثبات الفعل القيمي، فيقول في الآية الثانية والثلاثين من سورة البقرة، مبينا اصطفاء القيمة العليا؛ ﴿ وَوَصَّى بِهَا إِبْرَاهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيَّ إِنَّ اللهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴾، ويقول في الآية التاسعة والخمسين من النمل، جاعلا من القيمة المجردة وجوداً عينياً متمثلاً بحامل القيمة؛ ﴿ قُلِ الْحُمْدُ للهُ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ

لاختيار الدين، ثم جعله شرطاً لخُلُّص

عباده، هو أن القيمة المجردة وإن كانت

مصطفاة ليست فاعلة إذا لم يتحقق لها من

عتبة الوجود المعنوى إلى مثابات الفعل

البشري، شرط أن يكون الفاعل قيمة

بذاته، ذلك أنه، وعلى الرغم مما للقيمة

من موجود موضوعى وسلطة عليا فإنها

ليست شيئاً إن لم يتوفر لها من يمتد بها في

الواقع المعيش، ولذلك، «فهي نسبية بالنظر

إلى حاجتها إليه. ثم إنها نسبية، أيضاً، لأنها

ماهيات مطلقة تقبل التحقق في الواقع. إن

قيم الحق والخير والجمال، لا تستطيع أن

تظهر أو تبسط نفوذها إذا لم يطلبها أحد أو

يجاهد في سبيلها إنسان»(٢). وهي بعد ذلك

تبسط نفوذها في المكان والزمان، ولكن

دونها أن يكون الزمان والمكان قيدين

مانعين بل باعثان على استدعاء وجه بعينه

من وجوه القيمة إلى الواجهة. فالقيمة

العليا وليست الجزئية المنضوية تحتها، لا

تخضع لتقلبات المكان والزمان، «إن النظام

المكاني \_ الزماني هو نظام تراصف بين

<sup>(</sup>٢) رسلان، صلاح الدين بسيوني، القيم في الإسلام، ص١٤٥ - ١٤٦.

<sup>(</sup>١) العوّا، عادل، العمدة في القيم، ص٣١٨.

من خارج، في حين أن النظام التفضيلي، موضع العمل شكلاً قيمياً وحيداً، لا تمكن هو نظام اصطفاء أو انتخاب، إنها هو نظام مقارنته بغيره»(٣). وهذ يعنى أن البعد المعنوي المجرد للقيمة لا بد أن يُتَمثَّل، فإذا تم له التمثّل واضطلع به من اضطلع، صار الوجود الذهني للقيمة وجوداً حسياً ومشخَّصاً في الواقع المعيش. وهنا، وعلى قدر الإبداع والتميز وعلوّ الشأن في الكمالات، تصبح القيمة ممتازة في المكان والزمان ولكن بوساطة الكائن الممتاز، وعلى قدر ما يمتلكه من استعداد نفسي

الملازم للوجود، باعتبار أن «القيمة نظام وهكذا، يصير الفرد الذي يضطلع يلازم الوجود. ونحن نرجع إليه بأنفسنا بمهمة إبداع القيمة وفهمها هو القيمة أو لنقُل؛ إن اضطلاع الأفراد بتمثّل القيمة أو شر، أو نصف سلوكاً بصفة الصلاح يعنى الجَوْز بالقيمة من وجودها الساكن أو الطلاح»(٢). ما يعنى صيرورة القيمة إلى وجودها الحركي والحيوي، وبها يعمل الجزئية ضمن منظومتها الكبرى فاعلاً على تحفيز الطموح إلى ذوقها وفهمها مجتمعياً وثقافياً. «ذلك أن من الضروري وممارستها، ثم جعلها جارية في المكان أن تلبس القيمة حللاً مختلفة باختلاف والزمان، فيصير كلِّ من المكان والزمان الأفراد الذين يضطلعون بها، أو تبع تنوع سياقا حضاريا ضابطا لفهم القيمة، وتصير مواضيع فاعليتهم (...) ومن الجائز هي - أي القيمة - دليلاً على السمة الخاصة

وعقلي وأخلاقي لجعلنا نفهم القيمة كما

يجب، «إننا لا نبدع القيم إلا إذا فهمناها،

ولا نفهم القيَم إلا إذا أبدعناها»(٤).

- (٣) العوّا، العمدة في القيم، ص٢٣٩.
  - (٤) المصدر نفسه، ص٢٦٢.

الأشياء والحوادث، وإذن فهو نظام معطى أن يعتبر كل فرد بمثابة نوع بذاته يضع يصدر عنا. وهو يضاف إلى النظام الآخر عوضا عن أن يكون مطابقا له، كما أنه يبدو في الوهلة الأولى أنه ينفيه ويناقضه»(١).

> ومن هنا، فإن تدعو الضرورة القيمية إلى وجود فاعل ينقل القيمة من وجودها الذهني والتأملي، إلى وجودها الواقعي، ومن مستوى الطموح المجتمعي إلى مثابة الإرادة المجتمعية، يعنى أن تمتلك تلك القيمة شموليتها وثبوتها الذي ينأى بها عن الجزئية والنسبية الذاتية، فضلاً عن امتلاكها مرتكز النظام والتنظيم حين نود أن نطلق على إنسان نعت خير

- (١) العوّا، عادل، العمدة في القيم، ص٤١.
  - (٢) العوّا، عادل، القيمة الأخلاقية، ص٣٨.





اً. د. عباس أمير معارز

بذينك المكان والزمان. «وعلى هذا فإن بالمقابل، ما ينتقل بمنظومة القيم التي في وسعنا الانطلاق إما من النظام المكاني جسّدها الإمام الحسن العسكري من طابع والصعود بالتدريج إلى النظام الزماني، ثم الوجود الذهني إلى طابع الوجود الواقعي المعيش، ومن صفة الموضوعية التي لا إلى القيمة التي تضفي عليهما دلالة، أو دخل للإمام بإيجادها إلى صفة الذاتية التي الانطلاق من القيمة وإظهار أن النظام الزماني والنظام المكاني يؤلفان الوسيلة وسمت القيم بوسم الإمامة والإمام، ومن عتبة السكون والهمود إلى فضاءات الحركة المزدوجة التي تتحقق بها»(١١). وهذا ما الدافقة بالحياة. وهذا ما يسم تلك المنظومة سنقف عنده بعد قليل، وتحديدا عند لقب؛ بأثرها القيادي، وبقدرتها على الفعل (العسكري)، من ألقاب الإمام محمد بن على الهادي الميالي كذلك سيتبيّن لنا والتأثير المجتمعيين، مع غضّ النظر عن ممارسة فعل القيادة أو عدم ممارسته. كيف يسهم المكان والزمان، بعدّهما سياقاً ضابطاً، في جعل قيم بعينها واجهة لقيم أخرى، وكيف تصير تلك القيم ـ الواجهة

ومهم جداً النظر إلى تنوع القيم من منظور وحدة القيم، ما يعني أن تعدد القيم واختلافها لا يدعو إلى تفكيكها وتفتيتها (۱)، بل جمع متفرقها وضمه بعضه إلى بعض ثم تنظيم ذلك الجمع وهندسته أو نمذجته. ذلك أن خصال القيمة هي خصال الكون نفسه، «وهي خصال نعلم أنها تدل على أن الكون كون واحد وحيد برغم نموه في كثرة لانهائية من أحوال وجود مختلفة لا تنتهي أبدا إلى الإعراب عن ثروة الكون كلها، وخصبه كله. وكما يوجد الكون بأسره حاضراً في أحقر درجات الوجود، فإن القيمة لا توضع موضع العمل من غير أن نجد أنها لا يمكن أن تجزّأ حتى في أدق أن نجد أنها لا يمكن أن تجزّأ حتى في أدق

(١) العوّا، العمدة في القيم، ص٣٣٨.

فاعلاً حركياً في الواقع المعيش، على أن

تقديم قيم بعينها، ضمن ضابطة المكان

والزمان، لا يعنى تهميش ما سواها من

القيم بل يعنى ذلك أن الأزواج المعرفية

الضابطة للمنظومة القيمية؛ الموضوعية

والذاتية، والوجود الذهنى والوجود

الواقعي، والسكون والحركة، ستعمل،

على وفق منظومة بنيوية تماما، ترتكز

بالمقام الأول لا على العناصر، كل عنصر

على حدة، بل على العلاقات الكائنة بين

العنصر والآخر، وهو ما ينتقل بالبنية من

طابعها السكوني إلى طابعها الحركي وهو،

(۲) المصدر نفسه، ص۲۳۹.

# أولا: حركيّة القيم والثابت القيمِيّ:

مما يناط بالبحث في القيم، تنظيمها بغية الوصول إلى موضوعيتها، وهذا ما لا يؤتى ثماره إلا إذا جعلنا الوجود الذاتي والشخصي للفرد منطلقا لفهم موضوعية القيم، ولكي نفهم المنظومة القيمية لفرد بعينه ولمجتمع دون سواه لا بد من النظر في البني التكوينية والأرومة السلوكية ووحدة المبادئ الضابطة لتعدد القيم في المظاهر السلوكية المتعددة، وبموجب هذا المنطلق لا تبدو القيم وقد باينت بعضها بعضا إلا لأن تلك الضابطة قد فُقِدَت. وعليه يصير واضحا «إن عزل القيم بعضها عن بعض يميل بها إلى أن تعتزل في واقعها العلوى عينه ويفترق بعضها عن بعض. فيبدو (الحق) و (الجميل) و (الخير) أشبه بكائنات متعالية نرمقها ونتطلع إليها من غير القدرة على بلوغها أبداً»(٢). وبالضد من الإخفاق المعرفي المترتب على عزل القيم بعضها عن بعض، هناك الجدوى

(١) العوّا، العمدة في القيم، ص٢٣٧ – ٢٣٨.

(٢) العوّا، القيمة الأخلاقية، ص٦٨.

المعرفية المترتبة على مداخلة القيم، بعضها في بعض ضمن منظومة منهجية تعمل على سياستها سياسة تأليف وتنسيق ثم إجرائها بحسب مبدأ الوحدة العميقة وأصالة المبدأ الواحد. فإذا كان ذلك كذلك، وفهمنا القيم ضمن هذا المنظور، صار بإمكاننا أن نفهم حامل القيمة، والقائم بأمرها، واضعين نصب أعيينا أن «فهم الإنسان على حقيقته هو فهم القيم التي تمسك بزمامه وتوجّهه»(٣).

وبناء على ذلك المهاد النظري كله، يذهب البحث، وهو يقف متأنيا عند المنظومة القيمية وثابتها؛ الإمام الحسن الزكيّ، إلى الأخذ بشرط تنظيم القيم، ولكن، بعد الانطلاق، لأجل فهمها، من الوجود الشخصي للإمام، بعدّهِ ثابتاً قيمياً يعمل على سياسة المنظومة القيمية، كما يعمل على منحها معناها الأصيل الموغل يعمل على منحها معناها الأصيل الموغل في التاريخين؛ الإنساني والديني، فضلاً عن تمكينها من الإجابة عن تطلعات الكائن في الحقبة التي عاش فيها الإمام عليهاً.

وسيبدو لنا، بعد حين، أن الإمام الحسن العسكري يعيد، وللمرة الأخيرة،



جاتبر الخامس العدد: الخامس السنة: الثالثة الاعدام/ ۲۰۲۲م

الإمام الحسن العسكري ﷺ:الثابت القييمي - دلالات المجال والقاصل

<sup>(</sup>٣) قنصوة، صلاح، نظرية القيمة في الفكر المعاصر، ص ٤.

كتابة تاريخ الإمامة، ويعمل من طريق الحسن العسكري الذي قضى ولم يكمل منظومته القيمية على الجوْز بهذا المفهوم الثلاثين من عمره الفتيّ، قيمة مطلقة القيمي الكلَّى من عتبة التاريخ إلى مثابات ومتعالية على البعد البشري لشخص الحاضر الذي سيمهد إلى مستقبل مختلف الإمام، ولكن تلك القيمة، وقد توفرت لمنظومة قيم الإمامة، ممثّلة بالإمام الثاني لها أسباب الإبداع والتميز في شخصية عشر بين ظهوره في زمن كان حاضراً الإمام، عملت على التأثير في الحياة بالنسبة إلى عصر الإمام الحسن العسكري، الشخصية للإمام حيث ينخرط الإمام في الحياة الشخصية للمجتمع بكل ما لذلك المجتمع من تاريخ قيمي ومن تطلعات

أما المدخل الذي نبحث من طريقه الإمام نفسه، بعَدّها مصدراً من مصادر القيمة، وهذا مدخل عام، أما المدخل الخاص الملازم للمدخل العام فهو مدخل التسمية، وذلك باعتبار الاسم مفتاح الفهم ومدخل التعرف إلى حامل القيمة، خاصة حينها تعبر التسمية عن نيّة من سمّى وتصوراته المستقبلية في من سمّى، وطموحاته في أن يحقق المسمّى ما تشتمل عليه التسمية من إمكانات قيمية.

وظهوره بعد غيبته في زمان ومكان مستقبليين، بكل ما لذينك الزمان والمكان من ضرورات قيمية، وبحسب ما تتطلبه قيمية يسعى إلى بلوغها. سياسة القيم حينها. وبلحاظ التمييز الكائن بين القيم من حيث هي وسيلة عن المنظومة القيمية (العسكرية) فهو سيرة مفضية إلى غاية، والقيم من حيث هي غاية بذاتها، فالأولى قيم خارجية تختلف باختلاف حاجات الناس ومطالبهم، أم الثانية فهي «باطنية ذاتية تستقل بنفسها (...) فقيمتها في ذاتها، وتسمى القيم من هذا النوع الأخير بالقيم أو المثل العليا»(١)، بلحاظ ذلك التمييز، سيعمد البحث إلى التمييز بين الإمامة بعدّها القيمة العليا، وقيم أخرى عُرف بها الإمام وصارت مائزة له، وهي خارجية يقضي بها الدور الإمامي المنوط بالإمام.

إن قيمة الإمامة بالنسبة إلى الإمام

(١) قنصوة، صلاح، نظرية القيمة في الفكر المعاصر، ص٥٤.



# ثانياً: الثابت القيمى: المجال القدماء والمعاصرين على السواء، إلى أن الاسم مفتاح للفهم ودليل في استظهار المعرفة بالمعنون أو المسمّى (٢).

يقسم القدماء الاسم إلى: اسم للذات أو لجزء من الذات أو لصفة خارجة عن الذات قائمة بها(١١)، ويوضع الاسم للذات بها هي هي مع صرف النظر عن أي شيء آخر، ومن جهة أخرى يوضع الاسم للذات بلحاظ الصفات والأفعال، فالذي عندنا بناء على ما سبق؛ أسماء ذات وأسماء صفات، على أن ما كان من الأسماء أظهر في دلالته على الذات جُعل اسما للذات(٤)،

(٢) ابن منظور، مادة (عنن)، ص١٩٥.

(٣) الفخر الرازي، التفسير الكبير، ج٥، ص ۲۱۶.

(٤) الماحوزي، أحمد، حقيقة الأسماء الحسني، ص١٢\_ ١٣. ويرى بعض الفلاسفة أن الذات هو ما يقوم به غيره، وعندهم الذات تقابل العرض فالذات يطلق على باطن الشيء وحقيقته أما العرض فيطلق على ما يطرأ عليه من تبدلات وتحولات تحدد طبيعته وتميزها... ويطلقه غيرهم على ما يكون عاما أو على ما تصدق عليه الماهية، ويراد به حقيقة الشيء وطبيعته الخاصة، أم الصفة فيراد بها فلسفيا، ما يدل على أحوال الذات كالبياض والعلم والجهل... للمزيد ينظر: صليبا، المعجم الفلسفي، ج١، ص٩٧٩، ص٧٢٨. والصفة بعد ذلك، هي، «ما تبلغك حالة الموصوف: أي ما توصل إلى فهمك

والمقاصد، من اسم الذات إلى أسهاء الصفات:

لعلنا لا نختلف على أن تصدير الكلمة أو العبارة بأداة الاستفهام الحقيقي؛ (ما) يعنى مما يعنى إرادة السائل الحصول على معرفة بهاهيّة المسؤول عنه، أي إرادته تحصيل صورة الشيء في الذهن، وقد تكون الصورة المتحصلة لدى السائل واضحة الدلالة على مجمل الشيء المراد معرفته، لكننا بنا حاجة أحياناً إلى أن نفسّر هذه الصورة أو الكلمة بها هو، من الكلمات، أكثر تفصيلا في الدلالة على المطلوب معرفته(١)، وهذا ما سنقوم به، ونحن نجهد في أن نتعرّف إلى الإمام الحسن العسكري التَّالَّا، من منظور قيمي، وذلك بإجراء نوع من النشاط الذهني في ما تستلزمه تلك المعرفة. والذي نريد معرفته الآن هو؟ الإمام الحسن العسكري لليُّلاِّ. والذي يؤكده الواقع نفسه، والذي نوّهت به كتب التاريخ والسِير هو اختلاف أسهاء عدة على شخص الإمام. وبلحاظ أن اسم الشيء عنوانه، وأن العنوان يجمع مقاصد التسمية بعبارة في أوّل ظهور المسمّى، نخلص، مع

(١) صليبا، جميل، المعجم الفلسفي، ج١، ص ۲۰۶.





اسما للصفات. وفضلاً عما سبق كله، يوجب التمايز المعرفي الكائن بين الصفة مفتقر وجودها إلى وجود أسماء الذات. والذات تمايزا آخر، للبحث أن يستظهره، بين أسهاء الذات وأسهاء الصفات، ولكن من منظور قيمي، وعلى الوفق الآتي؛

> ١ - أسماء الذات محدّدة، وأسماء الصفات متعددة متكثّرة. ما يعنى أن تعدد القيم ينطلق من وحدة المبدأ، وأن القيمة الغاية ممثلة باسم الذات محددة أما القيم الغايات ممثلة بأسماء الصفات فمتكثرة.

٢- لأسماء الذات أولية الوجود وما يترتب على تلك الأولية من صفات الظهور، أما أسماء الصفات فتحتمل الوسائل تابعة ومتأثرة. البطون والخفاء لحظة أولية الوجود، ولكنها تتكشف في خلال ديمومة الوجود. وبناء عليه، فالعلاقة بين القيمة الأصل يمثلها اسم الذات والقيم المترتبة عليها تمثلها أسماء الصفات، علاقة بطون وظهور.

٣- أسماء الذات/ المثال القيمي، قائمة

معرفة حاله، وتكيّفه عندك وتجمعه في فكرك، وتقرّبه في عقلك» للمزيد ينظر: الجيلي، الإنسان الكامل، ص٣٨.

وما يكون من الأسماء أكثر في إظهار الصفة بذواتها، غير مفتقرة في وجودها إلى وجود أي في إظهار الحالة التي عليها الذات جُعل أسماء الصفات، وأسماء الصفات/ القيم الخارجية أو الجزئية، قائمة بأسماء الذات،

٤- أسماء الذات مجملة الأحوال المسمى بلا تفصيل، تشتمل طيّاً على أسهاء الصفات، وأسماء الصفات مفصّلة لتلك الأحوال، تنضوي اعتبارياً تحت أسماء الذات. ما يعنى أن القيم الغايات تشتمل طيًّا على القيم الوسائل أو الخارجية، وأن الأخيرة تنزيل للأولى بحسب سياقات المكان والزمان والكائن.

٥ - أسماء الذات/ القيم الغايات متبوعة ومؤثرة، وأسماء الصفات/القيم

٦- تتسم أسماء الذات / الصفات الغايات بطابع الكلّية، على حين يسم الطابع الجزئي أسهاء الصفات/ القيم الوسائل أو الجزئية.

ومرة أخرى، يطمح البحث في الاتفاق على أن تقديم تعريف ما لشيء يراد التعرّف إليه، يستلزم علميا أن يستوفي الذي يقوم بالتعريف كل ما يتعلق بالطبيعة الخاصة بالشيء من جهة، والأحوال العارضة أو التي يمكن أن تعرض للشيء من قبل من هو أجنبي عنه لا يمكن غالباً (الاسم) هو الأقدر ابتداء، على تعريفنا أن يمنحنا إبانة تامة وكشفاً وافياً لحقيقة بنفسه وهو الأكثر بياناً منّا لحقيقته وماهيّته الشيء، كذلك لا يمكن تعريف الشيء من وأحواله. ومن ثم، لا بد من الرجوع في قبل غير أهله والقائمين عليه والمعنيين به، تحقيق معرفة بالإمامة إلى الذي حُمِل على

ولقد قرَّ لنا قبل قليل، أن وضع الاسم/ القيمة للمسمّى \_ حامل القيمة، على نحوين؛ فمرة يوضع لها بها هي هي مع صرف النظر عن أي شيء آخر، ومرة يوضع لها بلحاظ صفاتها وأفعالها. وقد خلصنا بناء على أنواع المايزة بين ذينك النوعين إلى جملة محددات لكل من الوضعين. وهاهنا إجراء لتلك المإيزة.

# ثالثاً: حسنية الإمامة: القيمة الثابتة: الاسم والكُنْيَة واللَّقَب:

ورد في تسمية الإمام الحادي عشر، وكنيته وألقابه، إنه الحسن بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمد بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب بن عبد المطّلب بن هاشم بن عبد مُناف. ويُكنّى: أبا محمد، ويُلقّب بالعسكري، الرفيق، الزكي، الفاضل، الأمين، الميمون، النقى، الطاهر، الناطق عن الله، المؤمن بالله، المرشد إلى الله، الصادق، الصامت، الأمين

من جهة أخرى. ولكن تعريف شيء ما منظور قيمي، فالمصداق الاسمي للإمامة وأخيراً لا يمكن استيفاء شرائط التعريف مفهوم الإمامة، أي إلى المسمّى نفسه. حينها يكون المراد تعريفه أكمل وأبلغ من الذي يمنحنا تعريفاً به، فالناقص لا يعرّف الكامل، إنها الذي يعرّف الكامل، كامل أو أقرب إلى الكمال. وهذا ما يضعنا بإزاء مشكل كبير حينها نريد التعرف إلى الهوية العقلية والعقائدية والسلوكية للإمام، وذلك لأننا بعيدون عن درْك حقيقة الإمامة، بل لأننا ناقصون من حيث إمكاناتنا العقلية وقدراتنا الأدائية وخبراتنا القيمية واستعداداتنا النفسية والروحية والخلقية والذوقية...الخ، بإزاء كمال الإمام قيمياً وبلاغته المعنوية العالية.

> وهنا، ولكي نتخطّي هذا المشكِل المعرفي، ما أمكن، لا بد، في محاولتنا التعرّف إلى المظهر الحسنى للإمامة، أن نلجأ إلى الطبيعة النوعية والواقعية لحقيقة الإمامة، عمثلة بالعلامة الدالة عليها، والسمة التي طبعت بها مصداقها من جهة، وممثلة بالصبغة الخاصة التي صبغ بها المصداق القيمي مفهوم الإمامة المجرد من



خزانة الوصيين، الهادي، المهتدي، المضيء، الشافي، المرْضِيّ، الخالص، الخاص، التقيّ، الشفيع، الموقي، السخيّ، المستودع، الفقيه، الرجل الأخير، والعالم(١١). وأشهر ألقابه في كتاب التتمة في تواريخ الأئمة؛ العسكري النظر عن أي شيء آخر. والخالص والزكى (٢)، أما صاحب كشف الغمّة فيقف عند (الخالص) من ألقابه، فيقول؛ «ولقبه: الخالص»<sup>(٣)</sup>.

> والواضح، مما سبق، أننا بإزاء ثلاثة مفاتيح معرفية ضابطة ورائزة لتحقيق نوع معرفة بالمضمون القيمي للمسمّى، ألا وهي:

> - الاسم: (الحسن) وقد سيّاه به أبوه مستحضرا تسمية جدّه الحسن بن علي بن أبي طالب للتيلاً. وهي تسمية إمام،

> (١) ابن جرير، دلائل الإمامة، ص٤٢٤، والطبرسي، إعلام الورى بأعلام الهدى، ص١٣١، وينظر: القزويني، محمد كاظم، الإمام العسكري من المهد إلى اللحد، ص٩، والطبسي، محمد جواد، حياة الإمام العسكري: دراسة تحليلية تاريخية علمية لحياة الإمام الحسن العسكري، ص١٦ - ٢١.

(٢) العاملي، التتمّة في تواريخ الأئمة، ص١٤٢.

(٣) الإربلي، كشف الغمة في معرفة الأئمة، ج٤، ص٥٥.

على سرّ الله، العليم، وليّ الله، السِّراج، ليس للإرادة البشرية المحدودة فيها أدنى تدخّل، ما يعنى، بتذكّر ما سبق استقصاؤه في المبحث الأول، أن أثرا ما يكون عن الاسم، وأنه معطى ابتدائي يفسّر ما بعده، ثم أنه اسم للذات بما هي هي، مع صرف

- الكنية: (أبو محمد) وهي دليل على المسمّى، لا بطريق المباشرة، بل بطريق التلويح الكنائي، ومفاد الكنية؛ أن «يجيء إلى معنى هو تاليه وردفه في الوجود فيوميء به إليه و يجعله دليلا عليه (٤).

- اللقب: (العسكري، الرفيق، الزكى، الفاضل، الأمين، الميمون، النقى، الطاهر، الناطق عن الله، المؤمن بالله، المرشد إلى الله، الصادق، الصامت، الأمين على سرّ الله، العليم، وليّ الله، سراج أهل الجنة، وخزانة الوصيين، الهادي، المهتدي، المضيء، الشافي، المرْضِيّ، الخالص، الخاص، التقيّ، الشفيع، الموقيّ، السخيّ، والمستودع، الفقيه، الرجل، الأخير، والعالم). واللقب؛ «ما يسمى به الإنسان بعد اسمه العلم، من لفظ يدل على المدح أو الذم، لمعنى فيه»(٥). والذي يُلحظ في

<sup>(</sup>٤) مطلوب، أحمد، معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، ج٣، ص١٥٨.

<sup>(</sup>٥) الجرجاني، التعريفات، ص ١٥٨.

٢- الكنية (أبو محمد) هي الأخرى

٣- إن ألقاب الإمام صنفان؛ صنف جاءت بها النصوص المأثورة عن آباء الإمام، وأخرى أطلقها عليه الذين رووا عنه، تضمنتها كتب الرجال. أما التي جاءت بها النصوص عن الأئمة من آبائه فهي؛ (العسكري، الرفيق، الزكي، الفاضل، الأمين، الميمون، النقى، الطاهر، الناطق عن الله، المؤمن بالله، المرشد إلى الله، الصادق، الصامت، الأمين على سرّ الله، العليم، وليّ الله، سراج أهل الجنة، وخزانة الوصيين)(٥). كذلك ثمة ألقاب هي؛ (الهادي، المهتدي، المضيء، الشافي، المرْضِيّ، الخالص، الخاص، التقيّ، الشفيع، الموقي، السخيّ، والمستودع)، وردت في الكتب المعنية بها ورد عن أهل العصمة، وإن لم يعثر لها على أصل روائي(٦). أما ألقابه في الكتب الرجالية فهي (الفقيه، الرجل، الأخير، العالم)(٧).

ج٥، ص٤.

ألقاب الإمام، تكثّرها أو تكثَّر الصفات، وفي هذا التكثّر دليل على ما للاسم الأول اسم متعيّن للإمام الحسن التُّهالا(٤). من آثار متعددة، بلحاظ أن أسماء الألقاب تلى اسم الذات، بلحاظ مقام الوجود.

> ولعلِّ وقفة أخرى على عَلَمية الإمام الحسن للطُّهُ؛ اسما وكنية ولقبا، تكشف لنا عن الآتي، على أن نتذكر أن المنظومة القيمية مجموعة قيم تنتظم على وفق نظام عميق تتعالق فيه القيمة بالقيمة، فتنشأ من ذلك التعالق البنيوي قيم أخرى تدور في فلك القيم الكلية؛

١- إن الاسم؛ (الحسن) اسم متعيّن للإمام الحسن عليَّالْإ، فهو (الحسن الأخس)، في إشارة إلى الأول؛ الحسن بن على المُتَلِكُ (١). وإنها سمّاه أبوه، الإمام على الهادي التَّالَّا، واقفا على ما ورد عن الرسول الأكرم (صلوات الله عليه وآله)، الذي ثبّت تسميته ونصّ على إمامته (٢). وقال فيه أبوه؛ «أبو محمد أنصح آل محمد، وأوثقهم حجة وهو الأكبر من ولدي وهو الخلف، وإليه ينتهى عُرَى الإمامة وأحكامها "(٣).





<sup>(</sup>٤) الطبسي، محمد جواد، الحياة الفكرية، ص٢٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه، ص١٦ – ٢٠.

<sup>(</sup>٦) المصدر نفسه، ص٢٠.

<sup>(</sup>٧) المصدر نفسه، ص٠٢- ٢١.

<sup>(</sup>١) (من قدماء المحدّثين)، ألقاب الرسول وعترته، ص٧٩.

<sup>(</sup>٢) الطبسي، محمد جواد، الحياة الفكرية، ص٢٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) العاملي، إثبات الهداة بالنصوص والمعجزات،

VE

على الخامس لعدد: الخامس لسنة: الثالثة ١٤٤٢هـ/ ٢٠٢٢م

أ. د. عباس أمير معارز

ومن معالقة اسم العلم بالألقاب والصفات المتكثرة عنه، والمجتمعة عليه كما لم تجتمع على أحد من آبائه، أي معالقة الثابت القيمي؛ اسم الإمام، بالقيم الجزئية المنسجمة مع طموحات السياق المجتمعي، يتضح أن ألقاب الإمام قد تشخصت للإمام بعروض العوأرض العقائدية والعلمية والأخلاقية اللاحقة، فهي آثار متعددة ومظاهر متوالية للاسم الأول الذي ثبتت نسبته للإمام، فـ(الحسن) اسم جامع تفتقر إليه الألقاب الأخرى، ولا يفتقر إليها، فهو قائم بذاته مقيم لغيره من الأساء(۱).

# رابعاً: الثابت القيمي والقيم الجزئية: المنظومة الثلاثية:

الآن، وقد عرفنا ما عرفنا، مما يتعلق بمظاهر العَلَميّة الحسنية، يتضح لنا أننا بإزاء ثلاثة أصول معرفية صالحة لتشييد ما بقي من بنيان هذا البحث، الاسم والكنية واللقب. وهذا يعني، ونحن نطمح إلى الإفادة من هذه المفاتيح المعرفية، أننا

(۱) لا يشترط في الأساس الذي بنينا عليه أن يكون نهائياً، بحيث لا أساس غيره، «لأن كل مبدأ يصلح لتعليل بعض الظواهر الجزئية يمكن أن يكون أساساً مباشراً لها، لا أساساً نهائياً» ينظر: صليبا، المعجم الفلسفى، ج١، ص٦٣.

ومن معالقة اسم العلم بالألقاب ملزمون بمعرفة الدلالات الأصيلة للاسم التكثرة عنه، والمجتمعة عليه العلم والكنية واللقب. وأن نتعرف إلى مجتمع على أحد من آبائه، أي معالقة الجميع في المظان الأصيلة التي شكّلت القيمي؛ اسم الإمام، بالقيم الجزئية الأرضية اللسانية والاجتماعية الأولى مة مع طموحات السياق المجتمعي، لذلك الاسم لدى من وسم به الإمام، أن ألقاب الإمام قد تشخّصت ولدى الإمام نفسه على حد سواء.

## آ- (الحَسَن)،

جاء في معنى (حسن) في اللغة، قولهم؛ الحُسْنُ ضدُّ القُبْح ونقيضه... وحسَّنْتُ الشيءَ تحْسيناً زَيَّنتُه وأحسَنْتُ إليه وبه (...) والحَسَنُ شجر الآلاءُ مُصْطفاً بكثيب رمْل فالحسن عو الشجرُ سمى بذلك لِحُسْنِه ونُسِبَ الكثيبُ إليه فقيل نَقا الحَسَنِ وقيل الحَسَنةُ جبلٌ أَمْلَسُ شاهقٌ ليس به صَدْعٌ والحَسَنُ جَمعُه (٢). والإحسان الزيادة. وورد في هذا المعنى قوله تعالى، في الآية التسعين من سورة النحل؛ ﴿إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَى عَن الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْيِ يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾، وهنا يتميز الإحسان من العدل لتصير قيمة العدل ثابت قيمة (الإحسان)، وتصير قيمة (الإحسان) صيرورة قيمة العدل وكمالاتها لدى أولئك الذين يصلح

<sup>(</sup>٢) ابن منظور، مادة (حسن).

- ويفضى بنا معنى الزيادة في ما يشتق من (حسن) إلى فائض القيمة الذي يزخر به اسم (الحسن)، والزيادة الموشحة بجمال التطوّع.

### - (أبو محمد)،

وجاء في معنى (حمد) في اللغة، قولهم؛ الحمد نقيض الذم، وفلان يَتَحَمَّد على أي يمتن ورجل مُهَدة يكثر حمد الأُشياء، وحُماداكَ أَن تفعل ذلك وحَمْدُك أي مبلغ جهدك، والمحمَّد الذي كثرت خصاله المحمودة، وحَمَدَة النار بالتحريك - ومما يتطلبه الاسم؛ (الحسَن) هو صوت التهابها، والحمد يكون عن يد البلوغ بالمارسة القيمية لمفهوم الإمامة وعن غيريد والشكر لا يكون إلا عن يد، والحمد والشكر متقاربان والحمد أعمهما كلمة رب العالمين الحسني (٢)، وشجرتها الأنك تحمد الإنسان على صفاته الذاتية وعلى عطائه ولا تشكره على صفاته (٤).

وبناء على ما ورد في معنى الكناية الذي توقفنا عنده قبل قليل، ونصّه؛ (أن يجيء إلى معنى هو تاليه وردفه في الوجود فيومئ به إليه ويجعله دليلاً عليه)، تخلص بنا مقاربة (الحمد) قيمياً، إلى؛

- إن النسق القيمي الذي يرتكز (٤) ابن منظور، مادة (حمد).

فيهم القول أنهم المعيار القيمي في تجلى قيمة مُكُوثِرُها، والمهد لبنائها الجديد على يد العدل. «فالإحسان فوق العدل، وذاك أن من يجيئ بعده. العدل أن يعطى ما عليه، ويأخذ أقلُّ مما له، والإحسان أن يعطى أكثر مما عليه ويأخذ أقلّ مما له. فالإحسان زائد على العدل، فتحري العدل واجب، وتحرّي الإحسان ندبٌ وتطوّع»<sup>(۱)</sup>.

> وبمقاربة قيمية أولى لمفهوم الحسن نخلص إلى أن الاسم؛ (الحسن)، بِعَدِّه قيمة، ينتهى بنا إلى:

- اشتمال الاسم على جمال الثابت القيمي لمفهوم الإمامة، وحُسْن مظهرها الواقعي.

كمالها. وكمالها هنا كمال الكلمة الطيبة، الطبية (٣).

- ينطوي الاسم؛ (الحسن) على القيمة الجامعة لمفهوم الإمامة، فهو





<sup>(</sup>١) الأصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن، ص ۲۳۷ – ۲۳۷.

<sup>(</sup>٢) الحويزي، تفسير نور الثقلين، ج١، ص٠٢٧ . ٧٦١\_

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه، ص٥٣٥.

محموداً قيمياً ضمن الإطار القيمي الذي عديد ألقابه؟ يوفره المجال الاجتماعي والثقافي للاسم، فضلاً عن كونه سيجد له امتداده الطبيعي في تحولات الثابت القيمي. وإن العلاقة بين الاسم والكنية قيمياً هي العلاقة عينها بين موضوعية الاسم، حيث لا دخل فتكشف لناعن الآتي؛ للمجتمع بنسبته إلى المسمّى، وبين ذاتية المجتمع وهو يتعاطى المضامين القيمية التي يشتمل عليها ذلك الاسم، فيثني عليها ويحمدها. فيكون الحسن مقدّماً في رتبة الوجود على الحمد وممهِّداً له، ويكون الحمد تالياً ودليلاً على الحسن.

> - وإن التكثّر والتكوثر اللذين يفيض بها الثابت القيمي لحسنية الإمامة سيمتدّان حتى تتعيّن الإمامة بها مرة أخرى، ويستدل عليها بمحمودهما.

بـ(الحمد)، بلحاظ المنظومة القيمية لمفهوم واحد<sup>(۱)</sup>. الإمامة، هو أن الحمد حركة بالنسبة إلى ثابت الحسنية. فالحمد صيرورة الخُسْن، ولا كشف وإبانة عن تمام حسن الإمامة إن لم يكن ثمة الحمد.

ج- (الزكي)،

وهنا يبدو مشروعا، أن نسأل: لماذا

عليه الاسم؛ (الحسن)، سيكون مقبولا (الزكي) من ألقاب الإمام دون غيره من

ولعل تأكيد معنى (الزكيّ) بالقيمة الدلالية والقرآنية، والرواية يمنحنا اطمئنانا إلى مسوّغات الاختيار. أما العودة إلى القيمة الدلالية التداولية للمفردة

الزَّكاء ممدود النَّهاء. والزَّكاءُ الزِّيادة. وأَرضٌ زَكِيَّةٌ طيِّبةٌ سمينة. والزَّرع يَزْكو زَكاء أَي نها، وأَزْكاه الله. وكلُّ شيء يزداد ويَنْمي فهو يَزْكو، وهذا الأَمر لا يَزْكو بفلان أي لا يليق به. والزَّكاةُ الصلاحُ. وزَكَّى الرجل نفسَه إذا وصفها وأثنى عليها. والزَّكاةُ زَكاةُ المال معروفة وهو تطهيره. والزَّكاةُ صفوةُ الشيء. وأصل الزكاة الطهارة والنَّماء والبَركةُ والمَدْح. والعرب تقول للفرد خسأ وللزوجين - ومما تشتمل عليه التكنية اثنين زَكاً وقيل لها زَكاً لأَن اثنين أَزْكي من

وباستنباط سريع لمنظومة القيم التي يشتمل عليها مفهوم الزكاء، يبدو لنا، الآتي:

- التزكية بمثابة الرافعة القيمية التي تنهض بمنظومة القيم، وتقوم على

(١) ابن منظور، مادة (زكا).

بقائها، وتدفع بها إلى صيرورتها ووجودها عليا ثم السعي إلى ممارستها يعني السهاح الشخصيين، خاصة إذا كانت هذه التزكية للمجتمع بإدراك قيمة التميز التي تميّز في جنبتها الوجودية الأولى تستند إلى بعد الإمام. وهذا ما يفسّر تقييها مجتمعيا، من الحُسْن في القيمة.

- إن نسبة القيم المتكثرة إلى صاحبها لا يكون إلا عبر مرورها بمصفاة التزكية. فالتزكية واسطة بين القيمة الثابتة والقيم المتغيرة، وهي الدليل على عافية عقلية ونفسية تتمتع بها الشخصية، التي تقبل انتساب القيم إليها، خاصة حينها يكون المجتمع الذي ينسب إليها تلك الصفات، ضمن سياق قيمي، أقل ما يقال فيه أنه يعانى أزمة قيم.

- ومن شأن التزكية أنها تلتقي عندها بقية القيم حتى لا يبقى لقيمة معنى إلا باندماجها بأختها، أيا كانت، مجتمعية أم أخلاقية أو دينية أو معيشية يومية. إلخ. فهي مقصد القيم، من جانب، وهي ناظمة القيم نظم الانسجام والتناغم من جانب آخر، وهي بذلك تسوس القيم وتصلح أحوالها.

- والتزكية شفّع الحُسن الذي لولاها يبقى وتْرا ونافلة، فإذا لقيها صار ضرورة وواجبا.

- ولعل إدراك التزكية بِعَدِّها قيمةً

للمجتمع بإدراك قيمة التميز التي تميّز الإمام. وهذا ما يفسر تقييها مجتمعيا، من مثل؛ «وكان الإمام بعد أبي الحسن على بن محمد ابنه أبا محمد الحسن بن على اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ لاجتماع خلال الفضل فيه، وتقدمه على كافّة أهل عصره فيها يوجب له الإمامة ويقتضى له الرئاسة؛ من العلم والزهد وكهال العقل والعصمة والشجاعة والكرم وكثرة الأعمال المقربة إلى الله جلّ اسمه، ثم لنص أبيه عليه عليه وإشارته بالخلافة إليه»(١). كذلك مقامه عند ألد أعدائه، القائمين على دولة بنى العبّاس، الذين جهدوا في حطّ منزلته والوضع منه ولكنه كان يزداد كل يوم رفعة وعلوّ شأن، وكان يضطرهم، بعد كل جهد سيء وقبيح إلى أن يبلغوا الغاية في إعظامه وتبجيله (٢).

وينهض على المرتكزات الدلالية الثلاثة؛ (الحسن) و(الحمد) و (الزكاء)، أن الإحسان زيادة على العدل، والحمد زيادة على الشكر، والزكاء زيادة على الطهر. فكلٌ من (حسن)، و (حمد)، و (زكا)، يتضمن معنى الزيادة. وهو ما لا تتوفر عليه الألقاب الأخرى، إلا بمقدار

(١) الإربلي، كشف الغمة، ص٥٧ – ٥٨.

(٢) الطبسي، الحياة الفكرية، ص٧٧ وما بعدها.



العدد: الخامس السنة: الثالثة السنة: الثالثة

ما بين الخصوص والعموم من علاقة. ويفضى بنا ما تومئ إليه المرتكزات الثلاث معرفيا وقيميا، أن لقب الزكاء زيادة في ألقاب؛ (الرفق، والفضل، والأمانة، واليمن، والنقاء، والطهر، والنطق، والإيمان، والرشاد، والصدق، والصمت، والعلم، والولاية، والإسراج، والخزن، والهدى، والاهتداء، والإضاءة، والشفاء، والرضا، والخلوص، والخصوص، يمنع من أن ينصرف معنى (العسكري) والتقى، والشفاعة، والوفاء، والسخاء، والاستيداع، والفقه، والرجولة، والتأخر). فمفاهيم الألقاب التي بين قوسين، جميعا، تنهض على قيمة التزكية، ولا معنى لها كلها دون تلك القيمة. وهذا ما إذا عرضناها على الثابت القيمي القرآني، خلصنا إلى وجاهته، واطمأنّت نفوسنا إلى أن لقب (الزكي) من ألقاب الإمام هو الأولى بالتقديم مقارنة ببقية الألقاب، بها في ذلك لقب (العسكري) لأن لقب (العسكري)، وإن كانت أرضيته المفهومية تشتمل على معنى الكثرة؛ (العَسْكر الكثيرُ من كل شيء)(١)، فإنه يليق لقبا بالإمام من حيث نسبته إلى

المحلة التي سكن فيها هو وأبوه للهَيْكِ (٢)،

أي مكان العسكر في سامراء، وأن الإمام صار سببا في أن يوطّن قيمة الأمن والأمان في هذا المكان، حيث يقول؛ «قَبْري «بسُرَّ مَنْ رَأَى المَّانُّ لأَهل الجانِبَيْن (٣). وإن كان ثمة ما يشير إلى توقيفية هذا اللقب، في الرواية الواردة عن رسول اللهُ عَلَيْوَاللهُ؟ «ومن أحب أن يلقى الله وهو من الفائزين فليتوَلَّ الحسن العسكريّ»(١٤)، فهذا لا إلى المعنى المكاني الذي تواضع عليه الناس بسبب ما شهده المكان من عسكرة جيش الخلفاء العباسيين فيه، بعد بناء سامر اء على يد المعتصم سنة ٢٢١هـ(٥).

أما السياق القرآني لمفهوم الزّكاء فترد التزكية بعدها ثابتاً قيمياً يترتب عليه الفلاح المطلق في القيم الجزئية المحمودة، فيقول، مؤكّداً، في الآية الرابعة عشر من سورة الأعلى؛ ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى﴾. ويقول في سورة الشمس، وهو يعدّد القسم مرة بعد أخرى، ليؤكد قيمة التزكية

<sup>(</sup>١) ابن منظور، مادة (عسكر).

<sup>(</sup>٢) القزويني، محمد كاظم، الإمام العسكري التَّالِج من المهد إلى اللحد، ص٩.

<sup>(</sup>٣) الطوسيّ، تهذيب الأحكام في شرح المقنعة، ج۲، ص۱۰۵.

<sup>(</sup>٤) المجلسي، بحار الأنوار، ج٣٦، ص٢٩٦.

<sup>(</sup>٥) تاريخ سامراء، الأمانة العامة للعتبة العسكرية المقدسة، http://www.askarian.iq، تاریخ المشاهدة، ۲۵ – ۳ – ۲۰۲۱.

وما يترتب عليها من آثار، جاعلاً جمال ضمن منظومة بنيوية ضابطة برائز ثلاثي، (التزكية) وما يترتب عليها من منظومة هو؛ (الحُسْن)، و(الحمْد) و(الزّكاء)، امتدادت قيمية بضد قبح (التدسية) وما وبالتناغم التام مع التسلسل الفلسفي يترتب عليها من انحراف عن الثابت والمنطقى والتاريخي، فالاسم أصل سابق القيمي؛ ﴿ وَالشَّمْسِ وَضُحَاهَا (١) للقب، والكنية بينهما. وهذا يعني أن القيم الثلاث السابقة تسبح بشكل دائري في فلك الإمامة، بعَدِّها القيمة الجامعة، المحتفظة للمعنى الأول/ (الحسنية)، بأصالته، على أن لا يفوتنا أن الأصل هو أسفل الشيء، (٨) قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا (٩) وَقَدْ خَابَ وهو الذي يفتقر إليه غيره ولا يفتقر إلى مَنْ دَسَّاهَا ﴾. ثم إنه يجعلها القيمة؛ الغاية، غيره، وهو ما يبنى عليه غيره، وهو ما بالنسبة إلى الحياة الدنيا، والوسيلة بالنسبة ثبت حكمه بنفسه، وهو، بعد ذلك كله، إلى الحياة الآخرة. فهي هدف أسمى وقيمة «بدء الشيء، أي أول ظهوره ونشأته»(٢). مثلى، فيقول، في الآية السادسة والسبعين فالقيمة الحسنية للإمامة هي أول الظهور من سورة طه؛ ﴿جَنَّاتُ عَدْنِ تَجْرِي مِنْ بعد البطون بالنسبة للقيمة المحمدية تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ جَزَاءُ مَنْ للإمة، وما (الزكاء) إلا صفات دالة على تَزَكَّى﴾. وأما الرواية ففيها ما يؤكد هذا انطباق اسم (الحسن) على مسمّاه، وما هو اللقب من ألقاب الإمام، فقد ورد عن إلا دليل على تحول (الحسنية) إلى ملكة الإمام جعفر الصادق التلاء عن رسول لولاها ولولا الصفات والألقاب المنبثقة الله، عَلَيْكُولُهُ، أنه قال، حينها سئل عن الأئمة من مسهّاها لما كان لمنظومة القيم الإمامية

وَالْقَمَرِ إِذَا تَلَاهَا (٢) وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّاهَا (٣) وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَاهَا (٤) وَالسَّمَاءِ وَمَا بَنَاهَا (٥) وَالْأَرْضِ وَمَا طَحَاهَا (٦) وَنَفْس وَمَا سَوَّاهَا (٧) فَأَلُّهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا من وُلْد على النِّهِ الحسن والحسين سيَّدا أن تمتد في المكان والزمان . شباب أهل الجنّة (...) ثم الزكيّ الحسن بن عليّ»<sup>(۱)</sup>.

> وهنا تتداخل المثابات القيمية وتتعاضد مفاتيحها الدلالية والمعرفية (١) المجلسي، بحار الأنوار، ج٣٦، ص٢٥٢.

(۲) صلیبا، ج۱، ص۹۶ – ۹۷.

### الاستنتاجات:

خلص البحث إلى أن المنظومة القِيَمِيَّة تتكوِّن من عنصرين، تنهض بالأول منهما مفاهيم؛ ثبوت القيمة وكلّيتها وموضوعيّتها ومعنويّتها. أما الثاني فتنهض به المفاهيم المقابلة لمفاهيم العنصر الأول، وهي؛ حركية القيمة، وذاتيتها، وحسيّتها. وأن هذه المنظومة تضبطها علاقات قيَمِيّة، تصير بموجبها سيكون الإمام ثابته القيمي. القيمة مستقلة بذاتها من جهة وعالقة المعيش. وعلى قدر علو شأن القائم بأمر القيمة تحقق القيمة أثرها في الواقع. ولقد تلك المنظومة بمفاهيمها كلّها.

> خلص بنا تتبع المثال الضابط لفهم القيمة، وقد وقف ابتداء على مجموع الاسم والكنية والألقاب، أو الصفات التي عُرفَ بها الإمام الحسن بن محمد عليميِّكم، ومنها؛ الزّكيّ، الصامت، الهادي، الرفيق، النقيّ. و الألقاب.

بعدِّه ثابتاً قيميا، امتداد قرآني أولا، ونَبُويّ إمامي ثانياً، وإنساني ثالثاً لمنظومة القيَم العقديّة والأخلاقية، وعنده، تثبت المنظومة القيمية ليعاد تأصيلها الذي جرى عبر أكثر من قرنين من الزمان، على الأقل، ومن ثمّ، إعادة صياغتها على يد الإمام الثاني عشر، بها ينسجم مع الدور الإمامي ومتغير الفضاء الثقافي والمجتمعي الذي

المنظومة القِيَمِيَّة التي انتظمت بغيرها من جهة أخرى. فالقيمة ليست كلَّا معرفيا ووجدانيا وسلوكيا، ضمن شيئا إن لم يتوفر لها من يقيمها في الواقع أنموذجها العسكري، بشِقَّين، شَقّ أصل ورئيس، وآخر فرع. أما الأصيل فهو الإمامة بعَدِّها قيمة أولى تولت الذات كان للإمام الحسن بن محمد عليه الله أن يقيم الحسنيّة تأسيسها ضمن دورها الإمامي وبلحاظ متطلباتها وسياقاتها المجتمعية، وأما بقية القيم المتمثلة بالكنية والألقاب فتنضوى تحت قيمة (التزكية)، لتكوّن الشِّقّ الثاني من شِقَّىٰ تلك المنظومة.

أما التزكية من صفات القيم الحسنية (الزكيّ)، فهي في جنبتها الوجودية الأولى إلخ، إلى منْح صفة (الزّكيّ)، من صفات التي لزمت اسم الإمام (الحسن) تستند الإمام، الأوَّليَّة القِيَمِيَّة على بقية الصفات إلى بُعد الحُسْن في القيمة، فكانت الرافعة القيمية التي تنهض بمنظومة القيم، وتدفع الإمام الحسن العسكري الثيلاء بها إلى صيرورتها ووجودها الشخصيين.

إن تكثّر الصفات القيمية التي نسبها المجتمع للإمام الحسن بن محمد عليمتالله، وقرار بكمالات عقدية ومعنوية من جهة ودليل على تمام عافية عقلية ونفسية تتمتع بها شخصية الإمام، وهي تلبّي طموح المجتمع في نسبة القيم إليها، خاصة حينها يكون ذلك المجتمع الذي ينسب تلك الصفات للإمام، كائن تاريخيًا ضمن سياق قيمى، أقل ما يقال فيه أنه يعاني أزمة قيم.

# المصادر والمراجع القُرآن الكريم أولا: الكتب:

ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين محمد بن مكرم، لسان العرب، دار صادر، بروت، ١٩٨٣.

٢) الإربلي، أبو الحسن علي بن عيسى، كشف الغمة في معرفة الأئمة،
 تحقيق علي آل كوثر، دار التعارف، بيروت،
 ١٤٣٣هـ، ٢٠١٢م.

") الأصفهاني، الراغب، مفردات ألفاظ القرآن، تحقيق صفوان عدنان داوودي، منشورات ذوي القربي، الطبعة الثالثة، ١٤٢٤هـ.

أمير، عباس، المعنى القرآني بين التفسير والتأويل: دراسة تحليلية معرفية في النص القرآني، مؤسسة الانتشار العربي، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ٢٠٠٨.

ه) الجرجاني، علي بن محمد، التعريفات، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ، ٢٠٠٣م.

٦) الجيلي، عبد الكريم بن إبراهيم،الإنسان الكامل في معرفة الأواخر



والأوائل، تصحيح وتعليق فاتن محمد خليل، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ، ٢٠٠٠م.

الحويزي، عبد علي بن جمعة العروسي، تفسير نور الثقلين، صححه وعلق عليه هاشم الرسولي المحلاتي، دار التفسير، قم، الطبعة الأولى، ١٤٢٤هـ.

٨) رزفبر، بول، فلسفة القيم، ترجمة عادل العوّا، عويدات للنشر والطباعة، بيروت، الطبعة الأولى، ٢٠٠١.

٩) رسلان، صلاح الدين بسيوني،
 القيم في الإسلام (بين الذاتية والموضوعية)، دار الثقافة للنشر والتوزيع،
 القاهرة، ١٤١٠هـ، ١٩٩٠م.

10) صليبا، جميل، المعجم الفلسفي، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لبنان، ١٩٨٢.

(۱۱) الطباطبائي، السيد محمد حسين، الحسيني، التتمّة في تا الميزان في تفسير القرآن، دار الكتب قسم الدراسات الإسلامية، طهران، الطبعة الثانية، ۱۳۸۹ البعثة، ۱۶۱۲هـق. هـق.

۱۲) الطبرسي، أبو علي الفضل بن حسن، إعلام الورى بأعلام الهدى، تحقيق مؤسسة آل البيت علم الملك لإحياء التراث،

قم، الطبعة الأولى، ١٤١٧هـ.

17) الطبري الصغير، أبو جعفر محمد بن جرير بن رستم، دلائل الإمامة، تحقيق قسم الدراسات الإسلامية، مؤسسة البعثة، قم، مركز الطباعة والنشر، ١٤١٣هـ. ق.

1٤) الطبسي، محمد جواد، حياة الإمام العسكري: دراسة تحليلية تاريخية علمية لحياة الإمام الحسن العسكري، مؤسسة بوستان كتاب مركز الطباعة والنشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي، قم، الطبعة الثالثة.

10) الطوسيّ، أبو جعفر محمد بن الحسن بن عليّ، تهذيب الأحكام في شرح المقنعة، صححه وعلّق عليه علي أكبر الغفاري، دار الكتب الإسلامية، طهران، الطبعة الأولى، ١٣٨٤هـ.

17) العاملي، السيد تاج الدين الحسيني، التتمة في تواريخ الأئمة، تحقيق قسم الدراسات الإسلامية، مؤسسة البعثة، ١٤١٢هـق.

1V) العاملي، محمد بن الحسن بن علي بن الحسين الحر، إثبات الهداة بالنصوص والمعجزات، قدم له السيد شهاب الدين المرعشي النجفي، خرج أحاديثه علاء الدين الأعلمي، منشورات

٢٥) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة الثالثة.

(٢٦) مطلوب، أحمد، معجم المصطلحات البلاغية وتطورها، مطبعة المجمع العلمي العراقي، ١٤٠٧هـ، ١٩٨٧م.

۲۷) من قدماء المحدّثين، ألقاب الرسول وعترته، مكتب آية الله العظمى المرعشى النجفي، قم، ١٤٠٦هـ.

## ثانياً: المواقع الإلكترونية:

الأمانة العامة للعتبة العسكرية القدسة،www.askarian.iq

مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ٢٠٠٤هـ، ٢٠٠٤م.

۱۸) العوّا، عادل، القيمة الأخلاقية، مطبعة جامعة دمشق، دمشق ١٣٧٩هـ، ١٩٦٠م.

19) العوّا، عادل، العمدة في القيم، طلاس للدراسات والترجمة والنشر، دمشق، الطبعة الأولى، ١٩٨٦.

۲۰) الفخر الرازي، التفسير الكبير،
 دار إحياء التراث العربي، بيروت، الطبعة
 الرابعة، ١٤٢٢هـ، ١٩٩٥م.

(۲۱) القزويني، السيد محمد كاظم،
 الإمام العسكري من المهد إلى اللحد،
 مكتبة بصيرتي، قم، ۱٤١٣ هـ.

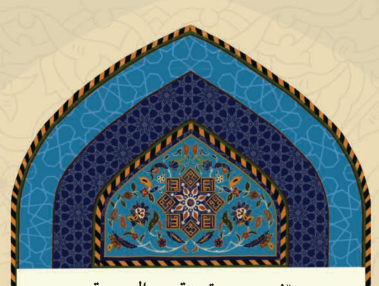
٢٢) قنصوة، صلاح، نظرية القيمة في الفكر المعاصر، دار الثقافة للنشر والتوزيع،
 القاهرة، ١٩٨٧.

۲۳) كوربان، هنري، مشاهد روحية وفلسفية \_ التشيّع الاثنا عشري، ترجمة وتحقيق نواف الموسوي، دار النهار للنشر، بيروت، الطبعة الأولى، ١٩٩٦.

٢٤) الماحوزي، أحمد، حقيقة الأسماء الحسنى، مؤسسة عاشوراء، الطبعة الأولى،
 ٢٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م.







«نصوص مترجمة عن الروسية حول الإمام المهدي الله الإمام اللهدي الإمام الكاتب الروسي (سيرغي ريشيكوف)»

«Тексты переведены на русский язык»
« Имам Махди (мир ему) »
« Русский писатель (Сергей Рышеков) »

Translated Texts from Russian about Imam Al-Mahdi (PBUH) by the Russian writer Sergey Rishkov

> م.د. محمد عبد علي حسين القزاز جامعة الكوفة كلية اللغات

Lect.Dr. Mohamed Abd Ali Hussein Al-Qazaz
University of Kufa
college of Languages



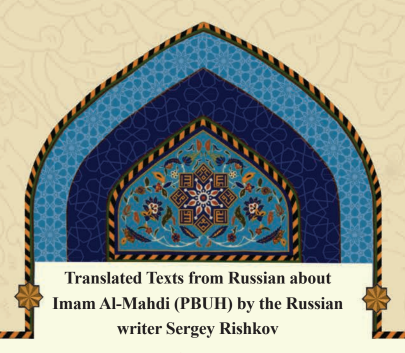


### الملخص:

الأديب والكاتب الروسي (سيرغي ريشيكوف)، واحدٌ من الكُتاب الروس الذين اتسمت كتاباتهم بالحيادية والعقلانية، وهو من الكُتاب المعاصرين الذين اهتموا في كتاباتهم بإظهار دور ومكانة أهل البيت الميكيُّ في القرآن الكريم، وفي أحاديث الرسول الأعظم الله في هذا البحث نحنُ نحاولُ إظهار ما كتبه هذا الكاتب الروسي عن الإمام المهدي ، وحياة الإمام ودوره المستقبلي في إنقاذ العالم من الظلم والطغيان، وبسط العدل والخير في جميع بقاع الأرض، وقد تم اختيار أربعة نصوص خاصة بالإمام المهدي، باللغة الروسية لترجم حرفياً إلى اللغة العربية. مع كتابة دراسة نقدية مبسطة، حول ما كتبه هذا الكاتب الروسي. فالبحث يتألف من مبحثين: المبحث الأول: يتناول المبحث الأول ترجمة موضوعين، الموضوع الأول أو النشر الأول، يحمل عنوان، (مقتبسات نقدية في الإسلام الشيعي)، (آيات قرآنية كريمة تتحدث عن الإمام المهدي في). أما الموضوع الثاني أو النشر الثاني (من هو الإمام المهدي ولمن ينتظر المسلمون؟). المبحث الثاني، أما الموضوع الثاني أو النشر الثاني يحمل عنوان (ماذا يقول علماء ومؤرخو أهل السنة عن الإمام المهدي مؤمنا)، أما الموضوع الثاني أو النشر الثاني يحمل عنوان (ماذا يقول علماء ومؤرخو أهل السنة عن ولادة الإمام المهدي في بلاد الغرب عول هذه الشخصية العظيمة.

### الكلمات المفتاحية:

الإمام المهدي الله الشيعة والسنة، الكاتب (سيرغى ريشيكوف).



### **Abstract:**

The Russian author Sergey Rishkov is one of the Russian writers whose writings are characterized by neutrality and rationality. He is one of the contemporary writers who shows the role and status of the prophet's household (PBUT) in the noble Quran and the prophet's hadiths (PBUHP). Throughout this paper, we will try to show what he has written about imam Al-Mahdi (PBUH), his life, future role to save the world from oppression and spread justice all over the earth. Four Russian texts are selected to be translated literally into Arabic with brief critical study. The study includes two sections: the first section is the translation of two topics. The first topic is entitled (Critical Quotes from Shia Islam) and (Noble Quranic verses about Imam Al-Mahdi (PBUH). The second topic is entitled (Who is imam Al-Mahdi and to whom Muslims are waiting?). The second section includes the translation of two topics. The first topic is entitled (How does imam Al-Mahdi heal a believer?). The second topic is entitled (what do sunni clerics and historians say about imam Al-Mahdi's (PBUH) birth?). The texts are translated accurately and professionally to bring into view what is written about this great personality.

### key words:

Imam Al-Mahdi (PBUH), Russia, Shia and Sunni, the writer Sergey Rishkov.

يشكل الإسلام جزءاً من التراث الديني الروسي، إذ بدأ تفاعله مع حضارتها منذ القرن التاسع الميلادي، واستمر بأشكال مختلفة حتى اليوم. لقد استوعبت روسيا، بسبب الظروف التاريخية والجغرافية التي أحاطت بها العديد من حضارات العالم. فقد أصبح الشرق المسيحي والإسلامي مصدر تطور الثقافة الروسية الإسلامية. إن للروس القدرة على فهم وقبول الشعوب الأخرى، حيثُ تضم مجموعة الشعوب التي تعتنق الإسلام على أراضي روسيا شعوب (التتار والبشكير وشعوب آسيا الوسطى وأذربيجان وشمال القوقاز) حوالي أربعين مجموعة عرقية في المجموع. اجتذبت التقاليد الثقافية والدينية للشعوب الإسلامية بشكل متزايد العقول العظيمة لروسيا. فاجتذبت الموضوعات القرآنية والشرق الإسلامي بشكل متزايد الشعراء والكتّاب الروس، وأصبحت جزءاً لا يتجزأ من الثقافة الروسية. في القرن الثامن عشر، جرت أولى المحاولات لإعادة التفكير في التراث الإسلامي، فقد ظهرت الترجمات الأولى للقرآن الكريم إلى اللغة الروسية. قد كان اهتمام النخبة المثقفة الروسية بالإسلام في





بداية القرن التاسع عشر مستوحى من أعمال شعراء وكتاب أوروبا الغربية أمثال (غوته وبايرون ومور). الشاعر الروسي الأول الذي التفت إلى فهم مواضيع القرآن الكريم، كان الشاعر والكاتب الروسي الكبير (الكسندر سيرجيفيتش بوشكن) (۱۷۹۹–۱۸۳۷)، حيثُ صُدِمَ خيال الشاعر العظيم بترجمة القرآن الكريم التي قام بها (می فیریفکین) (۱۷۳۲–۱۷۹۵) بأسلوب ترجمة الكتاب المقدس. كتب (بوشكن) دورة رائعة من تسع قصائد بعنوان «تقليد القرآن» (١٨٢٤). وبعدها نقل الشاعر مقتطفات من ثلاث وثلاثين سورة قرآنية، أثرى الشعر الروسي بالصور الشرقية. لم يسع إلى نقل محتوى القرآن أو الضو ابط الدينية والقانونية للشريعة، وعلى الرغم من سرّها الشرقي، يبقى «التقليد» من صنع روسي بحت. أظهرت كلمات الشاعر الروسى الكبير (ليرمونتوف) الصادقة، التي لا تخلو من الشفقة الدينية، أنه حتى في أوقات الحروب والصراعات، يمكن أن يعمل الشعر والفن على تقريب الناس والأديان من بعضهم البعض، ورؤية الفضائل، والفضائل في أولئك الذين يقاتل السياسيون ضدهم. (بوشكن، وليرمونتوف، وتيوتشيف،

ودوستويفسكي، وتولستوي)، هي أسماء وحبه الكبير لآل البيت، وللحقيقة يجعله لامعة في الأدب الروسي. نعتقد أنه لن شيعياً، مُحباً لمذهب آل البيت علمَالِكُوا. في يجادل أحد في أن هذه الأسماء معروفة النشر الأول (مقتبسات نقدية في الإسلام في جميع أنحاء العالم، وأن أعمالهم هي الشيعي)، (آيات قرآنية كريمة تتحدث الصندوق الذهبي للأدب الكلاسيكي عن الإمام المهدي النشر الثاني العالمي. لكن لا يعلم الجميع أن هؤلاء الشعراء أولوا في أعمالهم اهتماماً خاصاً والنشر الثالث (من هو الإمام المهدي بالإسلام والنبي محمد عَلَيْهُ والقرآن ولمن ينتظر المسلمون)؟ والنشر الرابع الكريم.

الأديب والكاتّب الروسي (سيرغي ريشيكوف)، واحد من الكتاب الروس المسلمين الذين اتسمت كتاباتهم بالحيادية والعقلانية، وهو من الكتّاب المعاصرين الذين اهتموا في كتاباتهم إظهار أهمية ومكانة أهل البيت علهم في القرآن الكريم، وفي أحاديث الرسول الأعظم عَيْنَالًا. بمجيء الإمام المهدي الله المهدي الله المعلم المعل وخاصة في ما يختص بالإمام الحجة على، ودوره في إحلال دولة العدل السماوي، وإحلال العدل والمساواة ومحاربة الظلم والطغيان. اختزلنا مجموعةً من أعماله الصادرة باللغة الروسية، وباشرنا بترجمتها وإراقة دمائهم وفقا للإسلام، فلا يمكن إلى العربية بأسلوب بسيط ومتواضع أن يترك سفك الدماء البريئة بلا ثأر. يؤكد دون تعقيد في بعض المسميات التي أطلقها الكاتب الروسي. لم تؤكد بعض رجلٌ من ذرية الرسول عَيَاللهُ، يملأ الأرض المصادر إسلامه، ولكن المتفحص لكتاباته وأسلوبه يجده مسلماً لدرجة النخاع، والقسط كما قد ملئت بالظلم والجور. وانه

(قصة كيف شفى الإمام المهدي مؤمناً)، (ماذا يقول علماء ومؤرخو أهل السنة عن ولادة الإمام المهدي اللهاي الكاتب الروسي (سيرغى ريشيكوف)، حقيقة دامغة، هو أن حقيقة ظهور الإمام واردة في كل الكتب المقدسة أولها كتاب المسلمين المقدس (القرآن الكريم)، حقيقةً لم يعرفها بعضهم، حقيقةً أكدها النبي محمد عَيْنِاللهِ

وسيكون قدوم الإمام سبب بداية عهد جديد في تاريخ هذا العالم، عصر العودة. وسيتولى الإمام دور المطالبة بالثأر الكاتب الروسي، إن الإمام المهدي التيالج \_ وفق الأحاديث الإسلامية \_ بالعدل

التى تؤكد حقيقة وجود الإمام المهدي ما وجب علينا تجاه ترجمة ما طرحهُ هذا الإمام القادم المنقذ للبشرية جمعاء، وانهُ القائد الذي طالما انتظرت قدومه البشرية في كافة أنحاء العالم، فهو المنقذ الذي

### در اسة نقدية

# الكاتب الروسي (سيرغي ريشيكوف)

الأديب والكاتب الروسي (سيرغي ريشيكوف)، واحد من الكُتاب الروس الذين اتسمت كتاباتهم بالحيادية والعقلانية، وهو من الكُتاب المعاصرين الذين اهتموا في كتاباتهم بإظهار دور ومكانة أهل البيت علم الم القرآن الكريم، وفي أحاديث الرسول الأعظم عَيَاللهُ. يؤكد الكاتب الروسى (سيرغي ريشيكوف)، حقيقة دامغة هو أن حقيقة ظهور الإمام واردة في كل الكتب المقدسة أولها كتاب المسلمين المقدس (القرآن الكريم)، حقيقةً لم يعرفها

لا يوجد اتفاق بين المذاهب الإسلامية شهادات عدد من المؤرخين وعلماء الشيعة كافة حول هوية الإمام المهدي اللها الفرق الأساسي بين التفسير الشيعي عن على الله بعض الجوانب التي يؤمن الآخرين هو أن الشيعة يعرفون من هو بها الكاتب وهو حرٌّ بطرحها سواء كانت هذا الرجل، وما يكون نسبه، وما اسمه، مسندة أو غير مسندة، نعتقد نحنُّ أدينا ويعتقدون أنه مولود بالفعل، وهو الآن حي ومختفٍ. أما ما يذكره معارضو حكم الكاتب الروسي من كتابات وآراء حول آل بيت النبي المُتَلِاثُ أشياء مختلفة عن هويته، ويعتقدون أنه سيولد في المستقبل. لكن الكاتب يؤكد أن هناك شهادات مختلفة من رجالات المذاهب الأخرى سينقذ البشرية وينشر رسالة الخبر والسلام تؤكد حقيقة وجود الإمام المهدي اللهام عنجهية الظلم والاستبداد. فهناك ما ذكرهُ العالم السني الشهير (الفخر الرازي ٥٤٤هـ-٢٠٦هـ)، والعالم في الأنساب (أبو نصر سهل بن عبد الله، كان حياً سنة ٣٤١ هـ )، والمؤرخ المغربي (طاهر بن عبد السلام، ۱۹۱۷ - ۲۰۱۳)، (علي بن محمد المعروف باسم ابن صباح المالكي)، (يوسف بن عبد الله توفي ١٥٤ هـ/١٢٥٦م) حفيد العالم الحنبلي الشهير، (ابن الجوزي)، (حافظ خوجة البرسا)، وهو عالم سنى وشيخ صوفي من الطريقة النقشبندية وغيرهم. جميعهم يؤكدون على وجود المهدي وانه ينتمى إلى العترة المحمدية الطاهرة. المؤرخون والعلماء السنة البارزون. فضلاً عن

الإمام المهدى اللها وكل الروايات المتعلقة به، والمذكورة فيه، سواء بالكتاب أو بالسُّنةِ النبوية الشريفة. وقد يكون الكاتب قد استعان بمصادر دينية أخرى، مترجمة في الأصل إلى اللغة الروسية من اللغة العربية. الكاتب الروسي يؤكد أن الإيهان بقدوم الإمام المهدي جزء لا يتجزأ من الدين الإسلامي، مهما حاول ريشيكوف) إلى غزارة علم الإمام وقدرته على احتواء كل شيء في هذا العالم، ويشير إلى حقيقة أصل العلم والمعرفة من حيث إن كل المعارف التي تراكمت لدى البشرية على مدى تاريخها الطويل لن تكون سوى المهدى للناس.

# الإسلام الشيعي في بلاد روسيا

تغطى مناطق الانتشار التقليدي للإسلام في البلاد الروسية مساحة كبيرة (آسيا الوسطى وكازاخستان وشمال القوقاز ومنطقة الفولغا وجزر الأورال) وجزء من المركز. يعيش أكثر من ٤٧ مليون ممثلاً للشعوب الشرقية المسلمة

بعضهم، حقيقةً أكدها النبي محمد عَلَيْوَاللهِ بمجيء الإمام المهدي على الميث وجدنا خلال ترجمة العديد من نصوص الكاتب الروسى (سيرغى ريشيكوف)، وأثناء أحيانا عبارة للطُّلُّا، وأحياناً أخرى يكتفي بعدم ذكر أي شيء، لذا كنا نحن نضيف عبارة على ما يُترك فارغاً بعد ورود اسمه الشريف . حقيقة أخرى أن الكاتب قد استعان بروايات مسندة عن الرسول بعض المسلمين إنكاره. يشير (سيرغي محمد عَلَيْهُا، وروايات الأئمة الأطهار علمُهَا لِلْمُ إضافة إلى روايات مسندةً عن رواة حديث من أهل السنة، إضافة إلى إسناده الموثق بالدرجة الأولى لآيات المصحف الشريف (القرآن الكريم)، سواء باللغة العربية أو مترجمة إلى الروسية من العربية، جزء صغير مقارنة بها سيفتحه الإمام وهي في الواقع تَعد حقيقة دامغة، في أن حقيقة ظهور الإمام واردة في كل الكتب المقدسة. إن حقيقة إسناده الموثق بالدرجة الأولى لآيات المصحف الشريف (القرآن الكريم)، يؤكد مدى إجادة الكاتب للغة العربية، التي هي أساس المنطلق لذكر هذه الآيات الموثقة من القرآن الكريم، وكذلك الأحاديث النبوية الشريفة، إضافة إلى روايات أهل البيت المتمثلة بروايات الأئمة الأطهار حول حياة وشخصية في روسيا في المناطق التي ينتشر فيها



### المحث الأول

# ١- مقتبسات نقدية في الإسلام

آيات قرآنية كريمة تتحدث عن الإمام المهدي

#### Священного Аяты Корана, об говорящие Имаме Махди

Имам Махди, да будет мир с ним, личность, приход которой был предсказан Пророком Мухаммадом, да благословит Аллах и его род. Однако не все знают O TOM, ЧТО весть о его приходе содержится в Свяшенной также Коране. Книге мусульман Конечно же, ожидать, что написано прямым текстом «Имам Махди явится в конце времён» или что то вроде этого, но ведь в Коране не сказано

الإسلام، يتشابك الدين والقومية بشكل مشكلة انتشار هذا المذهب لا تزال ملحة وثيق، ويلبي جزء كبير من غير المؤمنين بالنسبة لروسيا، فإن هذه التجربة تحظى المتطلبات الدينية، معتبرين إياهم تقاليدهم بالاهتمام الكبير ومن كافة الجوانب. الوطنية. يسعى رجال الدين المسلمون إلى إجراء التغييرات اللازمة في الفكر الديني والعبادة، من أجل «التوفيق» بين العقائد الدينية ومتطلبات العصر الحالى.

> قطع التشيع الروسي شوطاً طويلاً في تطوره، في فترة ما بعد الاتحاد السو فيتي. على مدى العقود الثلاثة الماضية. وكما لاحظنا، يتم إضفاء الطابع المؤسسي على التشيع في روسيا الحديثة تدريجياً، وعدد الجاعات (الشيعية) يتزايد، وظهرت بنية تحتية دينية على شكل مساجد وغرف صلاة شيعية، ويجرى نشر ثابت للأدب الديني باللغة الروسية، المترجم منه ومما его كتبه مؤلفون روس. على الرغم من بعض حالات الصراع وسوء الفهم، فقد نجح الشيعة في روسيا في تأسيس حياتهم الدينية ونظام إدارة ذاتية داخل المنظمات не следует لدى تراكمت لدى علاوة على ذلك، تراكمت لدى الشيعة خبرة كبيرة، إلى حد ما، في مواجهة В Коране عقائدية مع الحركة الوهابية: يتم انتقاد هؤلاء من وجهة نظر العقيدة الإسلامية المشتركة وأعمال علماء الدين الإسلامي المعتبرين لدى السنة أيضاً. ونظراً لأن

إظهار طاعتهم»! عندما يريد الله تعظيم الإسلام، فإنه سيسحق كل طاغية عنيد، وهو قادر على فعل ما يشاء، وقادرٌ على أن يصحح مسار هذا المجتمع بعد إفساده.

عن حذيفة والله عن حذيفة الله قال سمعت رسول الله عَلَيْكُ يقول: (ويح هذه الأمة من ملوك جبابرة كيف يقتلون ويخيفون المطيعين إلا من أظهر طاعتهم. فالمؤمن التقى يصانعهم بلسانه ويفر منهم بقلبه. فإذا أراد الله (عزّ وجلّ) أن يعيد الإسلام عزيزاً قصم كل جبار عنيد وهو القادر على ما يشاء أن يصلح أمة بعد فسادها) فقال عليه الصلاة والسلام: (يا حذيفة لو لم يبق من الدنيا إلا يوم واحد لطول الله ذلك اليوم حتى يملك رجل من أهل بيتي تجري الملاحم وعده وهو سريع الحساب) أخرجه أبو

أولاً: نرى في هذا الحديث الذي المهدي القرآن على أدلة كثيرة أقل معناه العام عند الشيعة والسنة على حد سواء، بان الرسول عَلَيْلاً ربط موضوع قدوم الإمام المهدي عليه بآية: ﴿وَعْدَ الله لَا يُخْلِفُ اللهُ وَعْدَهُ وَلكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَاَ

также подробно и о том, как следует совершать молитву, в общих а лишь чертах. Также и относительно Имама Махди в Коране содержатся указания на него и его приход, которые проясняются, если мы обратимся к толкованию от Пророка и его пречистого семейства Ахль аль-Бейт.

أخبر النبي محمد عَيْنِواللهُ بمجيء الإمام المهدي التلا. ومع ذلك، لا يعلم الجميع أن خبر ظهوره وارد في كل الكتب المقدسة فضلاً عن كتاب المسلمين المقدس، القرآن الكريم. بالطبع، لا ينبغي أن يتوقع أن القرآن يصرح بنص واضح «سيظهر الإمام المهدي في آخر الزمان» أو شيء من هذا القبيل، على يديه، ويظهر الإسلام، لا يخلف الله مثلها أن القرآن أيضاً لم يذكر بالتفصيل كيفية الصلاة، ولكن فقط بعبارات عامة، نعيم الأصفهاني(١). يشير بها إلى ذلك. وبالمثل بالنسبة للإمام وإشارات متفرقة يشير بها إلى ظهوره المقدس، التي تتضح بأحاديث النبي وأهل بيته علمَالِاً. عن حذيفة بن اليمان على وأهل عن رسول الله عَلَيْكُ أَنهُ قال: «ويل لهذه الأمة من هؤلاء الظلمة الطغاة! إنهم يقتلون ويخيفون الذين يطيعون الله لمجرد

<sup>(</sup>١) الأصفهاني، الميرزا مهدى، صفات المهدى، ص ۸۳.

ثانياً: في حديث الرسول عن حقيقة أن الإمام المهدي الله الإسلام، أشار وإن لم يكن صريحاً إلى آية أخرى نصها:

﴿هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُوله بِالْهُدَى وَدِينِ الْحُقِّ لِيُطْهِرِهُ عَلَى الدِّينِ كُلَّه وَلَوْ كَرِهَ المُشْرِكُونَ﴾(٢).

لا شك أن هذه الآية مرتبطة أيضاً بظهور الإمام المهدي الله ينبغى أن يقال، إن ما ورد في الآية الكريمة لم يتحقق بعد. في الواقع، أن المسلمين كانوا يتغلبون من وقت لآخر على ممثلي الديانات الأخرى، لكن أخيراً سيسود دين الله العلى عند ظهور الإمام المهدي الله يؤكد الشيخ الصدوق عما ذكرهُ الإمام جعفر الصادق التَّلاِ، في هذه الآية لم يحدث ولن يحدث حتى يظهر المهدي! وعند ظهوره لن يكون هناك شخص واحد في العالم لا يؤمن بالله تعالى. وروى (المجلسي) عن الإمام على للتِّلْإِ أنه قال في هذه الآية، «أقسم بالذي نفسي بيده! لن تكون هناك قرية واحدة لا يعلن فيها ليلا ونهارا أنه لا إله إلا الله وأن محمدا

وروى العلامة السنى (القندوزي)

الحنفي عن الإمام على بن الحسين التلا أنه

قال: «سيعلو الإسلام فوق الأديان كلها

بمجيء القائم الإمام المهدي»(٤). كل ما

ذُكر ورد ذكره في القرآن الكريم: ﴿وَعَدَ

اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ

لَيَسْتَخْلِفَنَّهُم فِي الأَرْض كَمَا اسْتَخْلَفَ

الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ هُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لهُمْ وَلَئِبَدِّلَنَّهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بي شَيْئاً وَمَن كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴿ (٥). المعنى العام للآية أن جماعة من الصالحين من المؤمنين المسلمين سبرثون الأرض، ing on or for so ly our foll of ly ald last so أي أنهم سيحكمونها على أساس دين الله، دون خوف على حياتهم، وإن كانوا قبل ذلك، سيواجهون بنوع من الظلم والقمع

(٣) المجلسي، بحار الأنوار، ص١٧.

(٤) القندوزي، إبراهيم بن سلمان، ينابيع المودة لذوي القربي، ج٣، ص ٢٤.

والقهر. دعونا نفكر في الأمر، هل سبق أن

حكم المؤمنون على أساس دين الله دون

خوف على حياتهم؟ إذا حدث هذا، فعندئذ

يمكن القول إن ذلك حدث لمرات قليلة

فقط في التاريخ ولمدة قصيرة. في الواقع،

(٥) سورة النور، آلاية ٥٥.

<sup>(</sup>١) سورة الروم، آلاية ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الصف، آلاية ٩.

في دولة الأمويين والعباسيين والعثانيين، تحت اضطهاد النخبة الحاكمة. ومن وعد الله محدود في زمن ما، أو أنه أخلف عِبَادِيَ الصَّالِّحُونَ ﴿ (٣). وعده. من خلال ذلك يتضح أن المعنى الحقيقي لهذه الآية، يتجلى لنا من خلال كلام أئمة أهل البيت للهَيِّلاُ. حيثُ روى هذه الآية، أنها «نزلت بحق القائم الإمام المهدي اللهدي الله وأصحابه (١).

> وروى العياشي أن الإمام على بن الحسين عَلَيْكُ قُواً هذه الآية، ثم قال: هذا هذا من خلال شخص من خاصتنا من هذه المهدى اللهالي الله منون تحت قيادته الإسلام علانية وبحرية في أي مكان في العالم. حتى ذلك الحين، فإن أي انتصار

(١) البحراني، البرهان في تفسير القرآن الكريم، (٣) سورة الأنبياء، الآية ١٠٥. ص ۳٤٩.

(٢) العياشي، تفسير العياشي، ص١.

حتى في ما يسمى بحكم «الخلافة»، أي مؤقت لأصحاب الحق على أصحاب الباطل سيكون ناقصاً، سوف ينتهي آجلاً وكقاعدة عامة كان المؤمنون الحقيقيون أم عاجلاً حتى ظهور الأمام. كل ما سبق ورد ذكره في القرآن الكريم: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا المستحيل تماماً للمؤمن أن يعترف بأن في الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرثُهَا

(الزبور) تعنى الكتب المقدسة التي نزلت على النبي داوود النِّهِ. ليس فقط القرآن من الكتب المقدسة التي تحدثت السيد (هاشم البحراني) ما قاله الإمام بذلك، بل العديد من الكتب المقدسة جعفر الصادق عليه عند سؤاله عن معنى السابقة التي ذكرها الله سبحانه وتعالى أن عباده الصالحين سيرثون الأرض. يقول الشكل المحفوظ من مزامير داود: «الصديقون يرثون الأرض» المحتمل أن القرآن يشير بالتحديد إلى هذه السطور، والله من محبتنا أهل البيت! الله يمنح محبينا حيثُ روى الشيخ (الطبرسي) عن الإمام محمد الباقر التِّلْإِ، أنه قال في هذه الآية، هم الطائفة أنه المهدي<sup>(٢)</sup>. أي بظهور الإمام رفقاء المهدي للتِّلا في آخر الزمان»<sup>(٤)</sup>. وهذا يؤكد ما نقله الشيعة وغير الشيعة من أن بالنصر النهائي، ولن يعودوا يشعرون النبي عَيَّاتُهُ قال: (لو بقي من الدنيايوم واحد بالخوف وسيكونون قادرين على ممارسة يمدالله هذا اليوم ليرسل صالحاً من أهلى). أهله (أهل البيت) الذين سوف يملؤون الأرض بالقسط والعدل كما ملئت بالظلم

(٤) الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن،

ص ۱۲۰.



المهدي، رغم وجود الكثير منها بالطبع.

# ٢- مَن الإمام المهدى ولمن ينتظر

## Кто такой Имам Махли или кого ждут мусульмане?

Одним из фундаментальных убеждений большинства мусульман является вера в приход человека, который при поддержке Всевышнего мир наполнит справедливостью и правосудием, как прежде она была наполнена несправедливостью и угнетением. Этот человек в преданиях от Пророка Мухаммада, да благословит Аллах его и его род, назван «Махди» («Ведомый ллахом]»)» («Устанавливающий», «Восстающий»).

من المعتقدات الأساسية لمعظم المسلمين الإيمان بقدوم رجل بدعم من الله تعالى، سيملأ الأرض قسطاً وعدلاً، كما ملئت ظلماً وجورا. هذا الرجل في أحاديث

والجور، عن الإمام جعفر الصادق الثيلا جزء لا يتجزأ من الدين الإسلامي، قال في تفسير الآية: الذين يجاهدون دون مهما حاول بعض المسلمين إنكاره. لقد دين الله، هم يطيعون الله في الأرض وفي استشهدنا فقط ببضع آيات تتعلق بالإمام السماء، طوعاً وكرهاً، ويرجعون إليه، مثواهم الجنة، عند خروج القائم (المهدي) لن يكون هناك مكان على الأرض لا المسلمون؟ يُعلن فيه أنه «لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله»، آيات كثيرة في القرآن يتضح معناها جلياً، تخص ظهور الإمام وتخص ولايته للعالم ومنها قول تعالى: ﴿بَقِيَّةُ الله خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بحَفِيظٍ ﴾. للوهلة الأولى يصعب القول مَنْ هو المقصود بعبارة «بقية الله». لكن أئمة أهل بيت الرسول عَلَيْقَالُهُ حددوا أن: «بقية الله» الإمام المهدي الله الذي تركه تعالى في الأرض ليُظهر عمله في آخر الزمان(١). قال الإمام محمد الباقر التيلاء، «عندما يتكلم المهدي التيلام يتكئ على الكعبة بظهره، ويجتمع حوله ثلاث مئة وثلاثة عشر من أتباعه، وقبل كل شيء يقول هذه الآية ﴿بَقِيَّةُ الله خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾(٢) فيقول، «أنا خليفة الله، أنا ولي الله، أنا حجته عليكم». نستنتج من ذلك أن الإيمان بقدوم الإمام المهدي

<sup>(</sup>١) الحر العاملي، وسائل الشيعة، ص١٠٦.

<sup>(</sup>٢) سورة هود، الآية ٨٦.

النبي محمد تَلَيْظِهُ يُدعى «المهدي» أو «القائم». فإذا اعتقد القارئ أن الإيمان بالمهدى التِّلْهِ هو صفة شيعية خالصة فهو مخطئ، لأن هناك دلائل على وروده في القرآن إلى العالمين كافة، والأحاديث في هذا المجال كثيرة جداً، لدرجة أنه لا يستطيع شخص عاقل أن يرفضها، على الرغم من أن البعض ورد في حديث مسلم على سبيل المثال. إلى قد ابتكر بعضها ولا يزال قادراً على فعل ذلك. الفرق الأساسي بين التفسير الشيعي عن الآخرين هو أن الشيعة يعرفون من هو هذا الرجل، وما يكون نسبه، وما المستقبل؟ بينها لا يشك أي من الشيعة في الآن حي ومختفٍ. أما مايذكره معارضوا حكم آل بيت النبي عله الله أشياء مختلفة عن هويته، ويعتقدون أنه سيولد في المستقبل.

> كانت الآراء المختلفة والسائدة بينهم عبر التاريخ، والأكثر شيوعاً:

> > ١. إن المهدى هو عيسى الثيلا.

٢. المهدي خيال.

٣. الإمام المهدي الله عن نسل على وفاطمة عله عليه وهو الذي سيولد في المستقبل. من ناحية أخرى، لدى الشيعة وصف أكثر تفصيلاً ودقة للمهدي. وهم مؤمنون بأن الإمام المهدي هو الإمام الثاني عشر من ذرية الرسول عَيْنِاللهُ. قبل البدء

دعونا نؤكد حقيقة وجود اثني عشر إماماً. روى جميع علماء الحديث الشيعة والسنة ذوي السمعة الطيبة عن النبي عَلَيْهِ أنه قال، (سيكون من بعدي اثنا عشر إماما، كلهم من قبيلة قريش)(١). وفي رواية أخرى عن النبي عَلَيْهِ قال «خلفاء» وليس «ولاة» كما يومنا هذا، لا يستطيع السُّنة الإجابة عن هؤلاء الحكام أو الخلفاء الاثنى عشر، هل ماتوا جميعاً، أم أن بعضهم سيكون في اسمه، ويعتقدون أنه مولود بالفعل، وهو من هم هؤلاء الحكام الاثنا عشر. اذهب إلى أية عائلة شيعية مثقفة، وحتى الأطفال الصغار سيقولون لك أسماء هؤ لاء الأئمة.

العديد من الأحاديث تؤكد أن الإمام المهدي هو الإمام الثاني عشر، وله غيبة طويلة. روى (أبو سعيد الخدري) عن النبي عَلَيْهِ أَنهُ قال: «بعدي اثنا عشر إماماً، تسعة منهم من نسل الإمام الحسين عليُّلا، وتاسعهم القائم. طوبي لمن يحبهم وويل لمن يبغضهم »(۲). وقال أيضاً عن الإمام المهدي التلاني:

(١) البخاري، صحيح البخاري، رقم الحديث . ۱۷۷۲.

(٢) الخزّاز، على الشيخ أبو القاسم على ، كفاية الأثر في النص على الأئمة الاثنى عشر، ص٩. في هذا العالم تقريباً. لذلك عندما يكشف الإمام عن هدفه للعالم، فمن الطبيعي أن تثور ضده نخب العالم التي لا تريد تغيير النظام القائم. إن الإمام الذي يتمم إرادة الله، ويتلقى الدعم منه، سينتصر بالتأكيد

> إشارة صريحة في هذه الآية إلى ظهور العالم، هو ومن العناصر المهمة الأخرى لرسالة الإمام المهدي ترميم ونشر دين

على جميع أعدائه ويقيم النظام والعدالة في

العالم.

تراكمت كثيرٌ من التحريفات والبدع التي ظهرت في الإسلام نتيجة الرفض المتعمد لقيادة آل بيت النبي الأطهار، فضلاً عن الافتقار إلى التواصل المباشر مع الإمام، عن الإمام (جعفر بن محمد الصادق) عليه قال: «إذا قام قائمنا، فلا مكان في الأرض لا يُذكر فيه: لا إله إلا

(إنه هو الذي سينتصر به الله تعالى على على الملايين. النساء اللواتي يرتدين ملابس الغرب والشرق. وسيختبئ الكثير من محتشمة مكروهات في العديد من البلدان، أنصاره وأصحابه، ولن يؤمن بقيادته إلا في حين تحظى النساء شبه العاريات بتقدير من امتحن الله قلوبهم). الإمام المهدى كبير. يحكم هذا العالم الظالمون الذين لا هو ابن الإمام الحسن العسكري عليه السيال، يستحقون. بشكل عام كل ما يمكن تحريفه هو المهدي والقائم. اسمه هو نفس اسم وقلبه، قد تم تحريفه وقلبه رأساً على عقب النبي محمد عَلَيْهُ، وكنيته نفس كنية النبي (أبي القاسم).

### ماهو دور المهدى في هذه الدنيا؟

لقد حددنا الاتجاه الرئيس في هذا وهو إنشاء العدالة الشاملة. قال تعالى في كتابه الكريم (القرآن)، ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا في الزبور مِن بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأرض يَرِثُهَا عبادي الصَّلِحُونَ (١٠٥) إِنَّ في هَذَا بَلَاغاً لِّقَوْم عَابِدِينَ(١٠٦)﴾(١). عالم غير عادل، هذا يعني أن كل شيء في هذا العالم هو في غير محله. يموت الناس في أجزاء كثيرة من كوكبنا من الجوع والعطش، جده النبي محمد عَيَيْظُهُ. في حين أن مجموعة صغيرة من الناس لم تعد تعرف أين تنفق الأموال. المحترفون الذين ينقذون الأرواح بدون فائدة مقابل البنسات، ويبنون المبانى وما إلى ذلك، بينها الناس الذين يركلون كرة القدم أو يشاركون في مصارعة الديوك يحصلون



<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية ١٠٥ \_ ١٠٦.

الله، محمد رسول الله (١).

المكون الثالث لرسالة الإمام المهدي الله الله المعرفة الإلهية المتعلقة بكل من العالم المادي والروحي. من الجدير بالذكر، إن كل المعارف التي تراكمت لدى البشرية على مدى تاريخها الطويل لن تكون سوى جزء صغير مقارنة بها سيفتحه الإمام المهدي للناس(٢). بعد قيام مملكة العدل سيعود إلى الدنيا بعض كبار الدعاة والصالحين، وهذا ما نص عليه القرآن الكريم، ﴿وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً مِمَّنْ يُكَذِّبُ بِآيَاتِنَا فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ ٣٠. يعتقد معارضو قيادة آل بيت النبي عليَمَالِكُو أن هذه الآية تتحدث عن يوم القيامة. مؤمناً ولكن من المعروف أنه في يوم القيامة يجتمع الناس جميعاً، بينها هذه الآية تتحدث فقط عن جماعة من كل مجتمع. فسر أئمة بيت النبي هذه الآية على أنها تصف عصر العودة وليس يوم القيامة.

في هذه الحقبة المقبلة، سيتولى الإمام مهمة المطالبة بالثأر ممن ظلم أهل بيت النبي الأخيار وإراقة دمائهم وفقا

للإسلام، فلا يمكن أن يترك سفك الدماء البريئة بلا ثأر إلا إذا رغب الطرف المظلوم في ذلك. وهناك أحاديث مفادها أن بعض أعداء أهل بيت النبي سيعودون إلى هذه الدنيا، ليحكم عليهم الإمام في الدنيا وفقاً للدين الإلهي، قبل أن يعاقبوا في الآخرة. بالإضافة إلى ذلك، سيعود جميع الأئمة، وسيحكمون العالم، وسوف يرى ذلك الناس، ممن طردوا من رحمة الله ونعمته منذ قرون طويلة، أولئك الذين رفضوا حكم آل بيت النبي الأطهار.

### المبحث الثاني

# ا - قصة كيف شفى الإمام المهدي

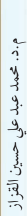
مؤ مناً

История о том, как Имам Махди исцелил верующего человека

Имам Махди, да будет мир с ним, вне всякого сомнения, является реальным человеком. Многочисленные предания от Пророка Мухаммада, да благословит Аллах его и его род, и Имамов из его семейства, да будет мир над ними всеми,







<sup>(</sup>١) العياشي، تفسير العياشي، ص١٨٣.

<sup>(</sup>٢) النعماني، الغيبة، ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل، الآية ٨٣.



الإمام المهدي الثناء غيبته. وكقاعدة عامة، كان هؤلاء من علماء الشيعة الذين نقل إليهم الإمام معلومات مهمة أو مارسوا نشاطهم عن طريقه. ومع ذلك، أصبح المؤمنون العاديون أيضا مشاركين في الأحداث المرتبطة بظهور الإمام. ومن هؤلاء الناس رجل اسمه (إسماعيل بن الحسن). وقد روى هذه القصة (ابن أبي الفتح). في إحدى القرى القريبة من مدينة الحلة كان هناك رجل اسمه (إسماعيل بن الحسن)، كان قد توفى. ولم أقابله خلال أيام حياتي، ولكن ابنه (شمس الدين) قال لي: «ان أباه أخبره أنه عندما كان صغيراً، كان لديه خُراج كبير بحجم قبضة اليد في في اجتماع للعالم (السعيد رضي الدين على بن طاووس). شكى له الأب مشكلته، وأظهر لهم الخُراج، وقالوا إنه من الخطورة إجراء العلاج، لأن الوريد يمكن أن يتلف، ومن ثم يموت الأب. قال (السعيد رضى الدين): سأذهب إلى بغداد. قد

делают обязательной веру в приход Махди. Они также проясняют многие детали, связанные с его личностью: что он — двенадцатый из Имамов прямого пути; что он — сын Имама Хасана аль-Аскари, да будет мир с ним; что у него будет долгая жизнь и сокрытие. Кроме этого, факт рождения Имама Махди засвидетельствовали видные суннитские учёные и историки.

إن الإمام المهدي عليه إنسان حقيقي كان لديه خَراج كبير بحجم قبضة اليد في بلا شك. تعددت أحاديث الرسول (صلى فخذه. كان هذا الخراج ينفجر في كل ربيع، الله عليه وآله وصحبه وسلم) التي توجب ويتدفق الدم والقيح منه، مما يمنع والده الإيمان بقدوم الإمام المهدي من القيام بأشياء كثيرة. في يوم ما توجه من كثير منها يوضح العديد من التفاصيل منطقة تُدعى (خار كال) التي كان يعيش الكثيرة التي تتعلق بشخصيته. أنه الإمام فيها إلى مدينة الحلة، وكان حاضراً هناك الثاني عشر من أئمة الصراط المستقيم. وأنه في اجتماع للعالم (السعيد رضي الدين علي الثاني عشر من أئمة الصراط المستقيم. وأنه بن طاووس). شكى له الأب مشكلته، ابن الإمام الحسن العسكري عليه الله حقيقة فجمع العالم أطباء مدينة الحلة المشهورين، ولادة الإمام المهدي عليه التي يشهد بها وأظهر لهم الخراج، وقالوا إنه من الخطورة علماء ومؤرخون بارزون. نعلم من خلال إجراء العلاج، لأن الوريد يمكن أن بعض الأحاديث والقصص التي رواها يتلف، ومن ثم يموت الأب. قال (السعيد بعض الناس تشرفوا برؤية رضي الدين): سأذهب إلى بغداد. قد

يكون هناك أطباء أفضل تعليها، فتعالوا توقف الرجل العجوز ذو الرمح على يمين الطريق، وكان الشابان على يسار الطريق، المحليين قالوا نفس الشيء. أصبح الأب والرجل ذو الفرجية بقي على الطريق أمام يائساً، فقال له (السعيد رضى الدين): أبي. وسلموا عليه بتحية الإسلام، فأجاب «الشريعة تسمح لك بالصلاة على الرغم الأب بالتحية عليهم. قال الرجل ذو الفرجية لأبي: «ستذهب غداً إلى أهلك». أجاب الأب: نعم. قال الرجل: تعال إليّ، أريد أن أنظر إلى ما يسبب لك الألم ثم أوضح قائلاً، على أي حال بها أننى والإزعاج. قال الأب: «صعدت إليه، مد یده ولمس فخذی عدة مرات من جهات قبر (الإمامين الهادي والعسكري اللهَيْكُمْ) مختلفة، ثم لمس الخراج وزحف وخرج كل الصديد منه. شعرت بالألم، وصعد الرجل ذو الفرجية على السرج، فقال لي غاب عنده الإمام المهدي على الشيخ: ابتهج يا (إسماعيل)! تساءلت من الله أن يوفقنا بجاه الإمام، بعد أن كيف عرف اسمى، فقال: فرحت. وقلت: قضيت عدة ليال في القبو. استحممت ارضاك الله! قال الشيخ: الإمام أمامك. وارتديت ثياباً نظيفة وملأت قربة الماء، اقتربت منه وضغطت عليه وقبلت فخذه. قلت وداعاً. كان يجب على أن أزور مرة مضى قدماً، جالساً على حصانه، وتبعته، ولم أتركه. قال لي الإمام: «تعال!»: (خَيْرٌ أَنْ تَعُدْ!). كررت إجابتي، فقال الإمام: «يا(إسماعيل)، ألا تخجل من المعصية لما أمرك الإمام مرتين بالعودة؟» أثرت يحملان سيفين، وكان أحدهما شيخاً بيده هذه الكلمات على، فتوقفت، فنظر إلى رمح، والثالث كان يحمل سيفاً وفرجية الإمام وهو يسير مسافة ما، فقال: عند مصبوغة (يرتدي لباساً فضفاضاً)، وعليه عودتك إلى بغداد، سيدعوك (أبو جعفر) عمامة، كانت نهايتها ملفوفة حول عنقه. (الخليفة المستنصر)، وعندما تجد نفسك

معى. وصلوا إلى بغداد، لكن الأطباء من نزيف الدم والقيح. احذر ولا تؤذي صحتك، فإن الله ورسوله حرم ذلك. قال الأب: «حسناً، إذا كان الأمر كذلك. وصلت إلى بغداد، فسأقوم بالزيارة إلى في سامراء». قال: ذهبت إلى سامراء، فزرت قبور الأئمة، ونزلت إلى القبو الذي أخرى الضريح المقدس مع قبور الأئمة. في الطريق، رأيت أربعة فرسان، وافترضت أنهم أناس نبلاء يرعون قطعانهم حول المجمع المقدس. كان اثنان منهم شابين



الخليفة (المستنصر) أباه فسأله عما حدث وأمر بإعطائه ألف دينار. قال الأب: لما قدمها لى لم أجرؤ على أخذ دينار واحد منها. سأله الخليفة: «ما الذي تخاف منه ؟ الله على المان أعصى من شفاني. قال لي: لا تأخذ من (أبي جعفر)، شيئاً. فغضِبَ الخليفة وبكي. قال (ابن أبي الفتح العربلي): «رويت مرة هذه القصة على جماعة من المؤمنين بينهم (شمس الدين بن إسهاعيل). جاءني وقال لي: أنا ابنه. الفرجية. سألوا: هل أريت له مرضك؟ فوجئت، واندهشت، ثم سألته: هل رأيت قلت: لمسها بيده، شعرت بألم ثم نظرت فخذ أبيك وكان فيه خراج. فأجاب: «لا، إلى ساقى ولم أجد عليها أثراً للمرض. لأننى كنت طفلاً، ولم أرّ فخذه إلا بعد أن شفى». سبق لي أن سألت السيد (صافي الدين العلوي الموسوي) و(نجم الدين حيدر بن الأثر) عن هذه القصة. وأكدوا وبدأوا بتمزيق ملابسي. أخذتني مجموعة مصداقيتها قائلين إنهم رأوا ساق إسهاعيل منهم إلى المجمع المقدس ولم يسمحوا قبلها وبعدها قد شفى. وأخبرني (شمس الدين) بن (إسماعيل)، أنه بعد كل هذا كان والده حزيناً باستمرار بسبب بعده عن الإمام. جاء إلى بغداد في الشتاء، وظل يزور سامراء باستمرار ويعود إلى بغداد. في تلك السنة زار بغداد أربعين مرة، على أمل أن يحدث ما حدث له في المرة السابقة. (أي أن يلتقي بالإمام) ومات وهو بهذا الحال، والشوق في قلبه من فراق الإمام رحمه الله.

معه سيعرض عليك شيئا فلا تأخذه منه. ثم واصل هو ورفاقه طريقهم، وتابعتهم حتى غابوا عن الأنظار. شعرت بالأسف الشديد بسبب فراق الإمام، وجلست على الأرض قرابة الساعة، ثم ذهبت إلى المجمع المقدس وسألت الناس الذين يرعون قطعانهم. سأل احدهم: «هل تعرف هؤلاء الفرسان الذين كانوا معك»؟ قلت: بينهم الإمام. سألوا: هل كان العجوز أم الذي كان ير تدى الفر جية؟ قلت: من كان ير تدى كان الشك يكمن في قلبي بسبب المفاجأة من الناس، ونظرت إلى ساقى مرة أخرى ولم أجد عليها أي مرض. أحاط الناس بي لأحد بدخوله. قضيت الليل في المجمع، ثم صليت الصبح وخرجت. تبعني الناس حتى ابتعدت عن المجمع. عندما عدت إلى بغداد، وجدت أشخاصاً مزدحمين هناك بدأوا يسألونني عن اسمى ومن أين أتيت. عندما أجبتهم، أحاطوا بي، وبدأوا بتمزيق ملابسي وكادوا يسحقوني حتى الموت.

قال (شمس الدين): ثم استقبل

م.د. محمد عبد على حسين القزاز

٢- ماذا يقول علماء ومؤرخو أهل أحاديث أخرى، هناك آخرون يرون انه سيكون من ذرية الإمام الحسين التيالاً. في حين ينكر بعض من أهل السنة بشكل عام وجود شخصية مثل الإمام المهدى على اللهادي ولا خلاف بين الشيعة حول حقيقة وصول المهدي وشخصيته. وهم مقتنعون بأن الإمام المهدي الثِّلْ هو الثاني عشر من الأئمة الذين ذكرهم النبي محمد عَيَاللهُ الإمام المهدي هو الإمام الثاني عشر من الأئمة الذين ذكرهم النبي محمد عَيْنِاللهُ. «الأئمة بعدي اثنا عشر إماما، كلهم من عشيرة قريش»(١). وهكذا فإن الإمام المهدي عليه هو ابن الإمام الحادي عشر الحسن العسكري عليه الذي اختفى في سن مبكرة لعدد من الأسباب التي تحدثنا الإمام المهدي عليه وجلٌ من ذرية عنها، لطالما كان الإيهان بالإمام الغائب الرسول عَيْنَالُهُ، يملأ الأرض \_ وفق سبباً للسخرية والاستهزاء من أعداء الشيعة. ويَدعون أن علماء الشيعة اخترعوا الإمام المهدي وغيبته، إذ لم يكن للإمام العسكري التلا ابن، ووفقاً لعقيدة الشيعة يجب أن يكون هناك دائماً إمام طاهر في العالم. يمكن أضعاف هذه الادعاءات في حقيقة أن الإمام الحسن العسكري المالاً العمالية،

# السنة عن ولادة الإمام المهدى الله عن السنة

Что суннитские учёные и историки говорят о рождении Имама Махди?

Имам Махди (Ведомый), да будет мир с ним, — человек из числа Пророка ПОТОМКОВ Мухаммада, да благословит Аллах его и его род, который, согласно мусульманским преданиям, наполнит землю справедливостью и правосудием, как прежде она была переполнена угнетением и притеснением.

الأحاديث الإسلامية \_ بالعدل والقسط كما ملئت بالظلم والجور. لا يوجد اتفاق بين الشيعة وعامة أهل السنة على هوية الإمام المهدي، يعتقد معظم أهل السنة أن الإمام المهدي سيولد قبل يوم القيامة بقليل، وبحسب بعض الأحاديث التي يذكرونها أنهُ سيأتي أنجب ابناً اسماه محمد (المهدي)، وهو من ذرية الإمام الحسن عليَّالاً، الحفيد الأكبر للنبي محمد عَلَيْاللهُ، وبحسب ما تقوله





<sup>(</sup>١) البخاري، صحيح البخاري، رقم الحديث . ۲۷۱۱

المهدي الذي يشهد عليه كثير من الناس ورفض حقيقة أن لديه أولاداً «٢). كتب الذين لا علاقة لهم بالتشيع، وحتى الذين المؤرخ المغربي (طاهر بن عبد السلام) عن الإمام الحسن العسكري عليَّلا: «مات في سامراء سنة مئتين وستين، وهو ابن سبع وعشرين سنة. ولم يكن له أبناء إلا ابن واحد فقط (محمد المهدى) "(٣).

### شهادة علماء السنة

كتب (على بن محمد المعروف باسم ابن الصباغ المالكي): أبو محمد الحسن بن على التِّالْ قد خلفه من بعده ولده حجة الله (المهدي). حيثُ تمت ولادته في الخفاء الرابع الهجري: جعفر (عم الإمام المهدي) وتم إخفاء وجوده بسبب مصاعب العصر

كتب (يوسف بن عبد الله) حفيد العالم الحنبلي الشهير (ابن الجوزي) عن ابن الحسن العسكري التيلاني: «المهدي هو محمد بن الحسن بن على بن محمد بن على بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب.

(٢) الخزّاز، على الشيخ أبو القاسم على، كفاية الأثر، في النصوص على الأئمة الإثني عشر،

الحصن المتين، ص١٥٤.

(٤) ابن الصباغ، أحمد على بن محمد، الفصول المهمة في معرفة الأئمة، ص٢٨٧.

هم معارضون أيديولوجياً له. يمكن تقسيم هؤلاء المعارضين إلى مجموعتين: معارضون متخصصون في علم الأنساب، يمكن اعتبارهم جانباً مستقلاً، وكذلك حقائق مباشرة من علماء السنة، ومؤرخين معارضين أيديولوجياً للشيعة.

## شهادات من أسلاف ومؤرخين

كتب (أبو نصر سهل بن عبد الله)، متخصص في علم الأنساب في القرن الذي يسميه الشيعة كذاباً لأنه أعلن زوراً وخوف الحاكم(٤). أنه وريث الإمام «الحسن العسكري للتَّلْإِ»، دون اعتبار لابن الإمام الحسن (الإمام المهدي) علي التيالا(١).

كتب (العمري)، وهو عالم شهير من القرن الخامس الهجري: «ولد للإمام الحسن العسكري التِّلْا من زوجته نرجس ولد، لم يعرف بذلك سوى المقربين منه الجديرين بالثقة، وأفراد الأسرة، انه الإمام المهدي رحمة (جعفر بن على) (عم الإمام المهدي) في ممتلكات أخيه ومنصبه (٣) الادريسي، طاهر، عبد السلام اللهيوي،







<sup>(</sup>۱) البخاري، سر السلسلة العلوية، ص ۲۲۱.

كنيته أبو عبد الله وأبو القاسم. وهو خليفة الحسن العسكري حجة الله، أمير زماننا، القائم المنتظر، وهو آخر الأئمة»(١).

كتب (حافظ خوجة البرسا)، وهو عالم سني وشيخ صوفي من الطريقة باسمه. النقشبندية: الحسن العسكري هو أبو محمد الحسن العسكري من أئمة أهل بيت النبي (أهل البيت)، المُهَلِّأُ لم يكن له أولاد، إلا أبو القاسم محمد الملقب به القائم، (صاحب الزمان)، والآخر (موسى)، الحجة، المهدى سيد الزمان، وهو آخر أئمة الشيعة. ولد ليلة الخامس عشر من شعبان لسنة مئتين وخمس وخمسين. اسم والدته والدهما(٣). نرجس، توفي والده وهو في الخامسة من عمره. بعد ذلك اختبأ (غاب) ولم يظهر شهادات غير الطائفة الشيعية، يمكننا حتى يومنا هذا. كان فقط أقرب أنصاره وأفراد أسرته هم الموثوق بهم ويعرفون عنه<sup>(۲)</sup>.

> في كتاب «ينابيع المودة» العديد من الفصول المتعلقة بالإمام المهدي عليَّالا: عن ولادته، وعن المعجزات التي أظهرها للناس، وعن كيفية إظهار الإمام العسكري (١) ابن الجوزي، سبط، تذكرة خواص الأمة

بذكر خصائص الأئمة، ص ٣٢٥.

(٢) القندوزي، ابراهيم بن سلمان، ينابيع المودة لذوي القربي، ص٥٥١.

ابنه لنخبة من المؤيدين لهم. وتأكيده لهم أنه الإمام من بعده. هذا العالم من علماء السنة القلائل الذين رووا أحاديث ذكر فيها النبي كل إمام من الأئمة الاثني عشر

كتب العالم السني الشهير (الفخر الرازي): أما الحسن العسكري التلا فلديه ولدان وبنتان. وأما الأبناء، أحدهم مسمى الذي مات في حياة أبيه. أما الابنتان فهما (فاطمة) (وأم موسى) ماتتا في حياة

لذا، لو أخذنا في نظر الاعتبار أن نستنتج أن وجود ابن للإمام للحسن العسكري النُّه ليس «تأويلاً شيعياً»، بقدر ماهو حقيقةٌ أكدها كل أولئك الأشخاص كتب (سليمان القندوزي الحنفي) المنتمين إلى الجانب المحايد، بين الشيعة والسنة. لقد ذكرنا فقط شهادات عدد من المؤرخين وعلماء السنة التي تؤكد حقيقة أن الإمام الحسن العسكري عليَّا كان له ولد اسمه محمد. على سبيل المثال، ما ذكرهُ الرازي بشكل عام أن الإمام لديه أربعة

(٣) الصائغ، السيد الرضا، الشجرة الطيبة في الأرض المخصبة، ص١٢٢.

أولاد، على الرغم من أن هذا تصريح بعضاً من تلك المصادر السنية تشير إلى مشكوك فيه إلى حد ما. أما الدليل على أن أساء هؤلاء الأئمة المعصومين، أبلغوا ابن الإمام الحسن العسكري هو المهدى أتباعهم أن هذا سيحدث وأنه سيستر، ذاته الذي روى عنه الرسول عَيْنِيُّهُ، أنه وأنه سيملأ الأرض قسطاً وعدلا. سيكون له غيبه طويلة.

> نستنتج من كل ما تم ذكره باختصار مايأتي: أكد النبي محمد عَيَاللهُ، أنه سيكون هناك اثنا عشر إماماً أو حاكماً، وهي سلسلة واحدة فقط تتكون من اثنى عشر أماماً، والمعترف بها من قبل الشيعة. لم يستطع أحد، باستثناء الشيعة، تسمية هؤلاء (بالأئمة)، الذين تحدث عنهم الرسول محمد عَلَيْكُ أَنْهُ. هذه السلسلة تبتدئ بالإمام على عَلَيْكُو، وتنتهى بالإمام المهدي التَّكُو. كُتب الشيعة مليئة بالأحاديث التي يذكر فيها النبي محمد عَيْنِاللهُ أسهاء جميع الأئمة. حيثُ دعا النبي محمد عَيَاللهُ الأئمة الأطهار كلاً باسمه بالأحاديث التي يذكر فيها النبي أسماء جميع الأئمة.

> من النادر جداً العثور على مثل هذه التفاصيل في الكتب السنية، لأن السلطات، التي كُتِبَتْ بإذنها مجاميع الأحاديث السنية، لم تكن مهتمة بنشر هذه الأحاديث مما يشير بشكل مباشر أو غير مباشر إلى عدم شرعيتها. على الرغم من ذلك، فان هناك



### الخاتمة

### التوصيات والاستنتاجات

توصل الباحث في خاتمة البحث إلى عدة استنتاجات تخص البحث أهمها:

البيت على المرتباط بأئمة أهل البيت على البيت على البيس مجرد ارتباط عاطفي أو وجداني يندرج في إطار الحب والمودة والتفاعل العاطفي أو النفسي. ولم يرد الله لنا أن تكون علاقتنا بالنبي عَيَّالَيُ أو بأئمة أهل البيت عليهم مجرد علاقة حب ومودة بقدر ما هي علاقة فكرية وعقيدية وعملية تتصل بها جعله الله لهم من موقع مقدس في الإسلام والعقيدة ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ الله فَا الله عُمْ الله عُمْ ألله ﴾.

7. المسلمون فهم على اختلاف مذاهبهم وفرقهم يعتقدون بظهور الإمام المهدي في آخر الزمان، وقد بشر به النبي عَلَيْوَالله، ولا يختص هذا الاعتقاد بمذهب دون آخر، ولا فرقة دون أخرى. وما أكثر المصرّحين من علماء أهل السنة ابتداءً من القرن الثالث الهجري وإلى اليوم بأنّ فكرة الظهور محلّ اتفاقهم.

٣. يجب أن نبحثَ عن مستوى التقرُّب إليه تعالى في الانتظار وعلى ضوئه نقيِّم مستوى قدسيِّة الانتظار، حتَّى نعرف

السرَّ في أفضليَّه على سائر الأعمال بل حتَّى العبادات بحيث صار المنتظر كالمتشخِّط بدمه في سبيل الله. ينبغي أن نعرف أن صفات المنتظر ليست هي صفات فرديَّة فحسب بل ينبغي أن ينطلق الفرد منها في بادئ الأمر لتستوعب كافَّة زوايا المجتمع الذي يعيشه وتتفاعل به الأمَّة حتى تعمُّ فائدتها، فالانتظار وما يترتب عليه من الصبر والحزن وحسن العزاء واليأس ووو.. كلها لا بد أن تتجسد في المجتمع ولا تنحصر في الفرد ومع تجسُّدها في المجتمع سوف يقترب الفرج وينكشف المضر إن شاء الله.

# ٩) الصائغ، السيد الرضا، الشجرة الطيبة في الأرض المخصبة، طهران ١٢٩٦.

10) الطبرسي، الفضل بن الحسن أبوعلي، مجمع البيان في تفسير القرآن، طهران، ١٣٠٤-١٨٨٦.

11) العياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، مؤسسة الأعلمي، بيروت 1991.

۱۲) القندوزي، إبراهيم سليهان، ينابيع المودة لذوي القربى، دار العلوم، دار الأمين، ۲۰۰۱، ج٣.

17) المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، وزارة الإرشاد الإسلامي، بيروت ١٤٠٠، ج١٤.

١٤) النعماني، إبراهيم أبي عبد الله محمد، كتاب الغيبة، قم، ٢٠٠٨.

# المصادر والمراجع

#### القرآن الكريم

- ابن الجوزي، سبط، تذكرة خواص الأمة بذكر خصائص الأئمة،
   مؤسسة أهل البيت، بيروت،١٩٨١.
- ٢) ابن الصباغ، أحمد علي بن محمد،
   الفصول المهمة في معرفة الأئمة، طهران،
   دار الحديث.
- ٣) الأدريسي، طاهر، عبد السلام،
   الحصن المتين، مكتبة علوم النسب،
   الرباط، ٢٠١٠.
- الأصفهاني، الميرزامهدي، صفات المهدي، الطبعة الأولى، بيروت، ٢٠١٤.
- البحراني، بن إسماعيل سليمان،
   البرهان في تفسير القرآن، مؤسسة متبعت
   اسمعلين، قم، ٢٠١٦.
- البخاري، عبد الله أبي نصر سهل،
   السلسلة العلوية، المطبعة الحيدرية،
   النجف الاشرف، الطبعة الأولى، ١٩٦٢.
- ٧) الحر العاملي، زين الدين، وسائل
   الشيعة، مؤسسة آل البيت، ١٤١٤هـ.
- ٨) الخزّاز، على الشيخ أبو القاسم على، كفاية الأثر، في النصوص على الأئمة الإثنى عشر، قم،٢٠١٠.





الشيخ حسين النوري الطبرسي حياته وسيرته العلمية والفكرية ١٩٠٣هـ ١٩٠٣م - ١٩٠٣م

Sheikh Hussein Al-Nuri Al-Tubrasi: His Life, Scientific and Intellectual Biography 1254 -1230 A. H/ 1838-1903 A.C

> م. د. محمد حموز لفته الغانمي مديرية تربية القادسية

Lect.Dr. Mohammed Hamoz Lafta Al-Ghanimi Al-Qadisiyah Directorate of Education





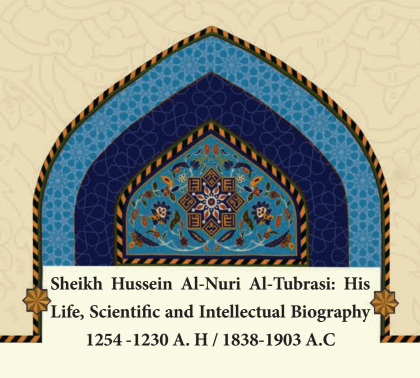
## ١٢٥٤هـ - ١٣٢٠هـ/ ١٨٣٨م - ١٩٠٣م

#### الملخص:

سلطت الدراسة الضوء على شخصية علمية دينية وفكرية عدت من أهم شخصيات القرن الرابع عشر الهجري، وهو الميرزا الشيخ حسين بن الشيخ محمد تقي النوري الطبرسي، فهو من طبرستان مركز مدينة مازندران الإيرانية، واصل دراسته العلمية وهو ابن ثهانية أعوام في مدينة طهران بعد ان ترك طبرستان عقب وفاة والده، ونهل علمه على يد أساتذة أفذاذ، ثم أكمل دراسته في العراق بمدينة النجف على يد علماء فطاحل بعلم الحديث والفقه، وأخيراً التحق بأستاذه المجدد الشيرازي ورافقه إلى سامراء وصار من المقربين إليه، ثم صار من أبرز الأساتذة في تدريس علمي الحديث والفقه، امتاز بمنهجية وأسلوب في كتابة مؤلفاته التي كان أغلبها في علمي الرجال والحديث، ونهل على يده كثير من طلبة العلم وأغلبهم سار على نهجه، ولم تقتصر علمي الرجال والحديث، ونهل على يده كثير من طلبة العلم وأغلبهم سار على نهجه، ولم تقتصر من المزرمته للسيد المجدد الشيرازي، لاسيها قضية «التبغ والتنباك»، ولمكانته لدى المجدد الشيرازي كان يستأنس برأيه ويستشيره في أغلب الأمور.

#### الكلمات المفتاحية:

التبغ والتنباك، الشيخ النوري، علم الرجال، علم الحديث، المجدّد الشيرازي.



#### Abstract:

The study focuses on religious, scientific, and intellectual figure that is considered as one of the significant figures during the 4th century (A.H). He is Mirza sheikh Hussein bin sheikh Mohammed Taqi Al-Nuri Al-Tubrasi. He is from Tabaristan, the center of Mazandaran in Iran. After leaving Mazandaran when his father died, he continued his study when he was 8 years in Tehran then completed his study in Iraq in Al-Najaf city, where he was taught by prominent scholars of Hadith and Figh sciences. His writings were characterized by using sound methodology and style, which mostly focused on the sciences of Hadith and Narrators. Many students were taught by him and some follow his steps. His activities were not limited to writing books or lecturing but he had political role through following said Al-Mujadid Al-Shirazi especially in the issue of (tobacco and betel chewing). Due to his status for Al-Mujadid Al-Shirazi, he consulted and discussed his ideas in most of his issues.

#### key words:

tobacco and betel chewing, sheikh Al-Nuri, science of narrators, Hadith science, and Al-Mujadid Al-Shirazi.

ولم يقتصر دور الشيخ حسين النوري على التأليف فحسب بل كان له السبق في إحياء الشعائر الدينية، لاسيها إحياء شعبرة زيارة الإمام الحسين التيالج مشياً على الأقدام، وللثقة التي منحها إياه أستاذه الشيرازي فقد كان الشيخ النوري يجيب على أغلب الأسئلة والاستفتاءات التي ترد من الدول الإسلامية إلى المرجعية في سامراء بخطه وبإملاء من المرجع الشبرازي، وأدق مثال على ذلك فتوى تحريم التنباك «التبغ» التي كان لها الشأن

الكبير في أحداث إيران في العقد الأخير من القرن التاسع عشر الميلادي، إذ مثل فيها النوري جانباً سياسياً إلى جانب واجبه الديني، ومن هنا جاء اختيارنا: (الشيخ حسين النوري الطبرسي حياته وسيرته العلمية والفكرية ١٢٥٤هـ ـ ١٣٢٠هـ/ ١٨٣٨م ـ ١٩٠٣م) موضوعاً للدراسة.

اقتضت الحاجة إلى تقسيم الدراسة والأصول وهي تدرس في المدارس الدينية إلى أربعة مباحث ومقدمة واختتمت والحوزوية حتى الآن، وإلى جانب ذلك بأهم النتائج والاستنتاجات، تناولنا في كان الشيخ النوري من الطلبة المقربين من المبحث الأول ولادته ونشأته وحياته العلمية وعبادته، وخصص المبحث الثاني لأساتذة الشيخ النوري وطلابه، في حين تناولنا في المبحث الثالث نشاطاته العلمية والفكرية والسياسية، أما المبحث الرابع فكان بعنوان ما قيل في حقّ الشيخ حسين النوري ومكانته، أما الخاتمة فتضمنت أهم الاستنتاجات التي توصلت إليها الدراسة.





# م. د. محمد حموز لفته الغانمي

#### المبحث الأول

#### الشيخ حسين النوري ولادته ونشأته وحياته العلمية وعبادته

هو الميرزا حسين بن الميرزا محمد تقي بن الميرزا علي بن تقي النوري الطبرسي<sup>(۱)</sup>، والده الميرزا محمد تقي، ولد في قرية نور التابعة إلى مدينة طبرستان في عام ١٣٠١هـ التابعة إلى مدينة طبرستان في عام ١٨٠١هـ رأسه إلى اصفهان بغية طلب العلم فنهل من علمائها، وبعدها سافر إلى العراق، إذ اقام في كربلاء وتتلمذ على علمائها، ثم سافر إلى النجف وهناك نال درجة الاجتهاد، ومن ثم عاد إلى بلاده وصار مرجعاً له مقلدوه ومريدوه وطلابه، تميز بزهده وفقهه فضلاً عن انه كان شاعراً (۱).

ولد الشيخ حسين النوري في قرية «يالو» التابعة إلى مدينة طبرستان بتاريخ ١٨٣٨ م، توفي

(۱) لقب بالطبرسي نسبة إلى مسقط رأسه في مدينة طبرستان وهي أحدى مدن إيران، وطبرستان هي عاصمة مازندران، لذا نراه يلقب تارة بالطبرسي وتارة أخرى يلقب بالمازندراني.

(٢) ينظر: حرز الدين، محمد حسين، معارف الرجال في ترجمة العلماء والأدباء، ج٢، ص٢٠٥ ـ ٢٠٠؛ القمي، عباس، الفوائد الرضوية، ج٢، ص٢٩٩.

والده الميرزا محمد تقي وهو ابن ثمانية أعوام فنشأ يتياً (٣)، فلم يتعهد بتربيته أحد على الرغم من أن الشيخ النوري كان أصغر أخوته الأربعة وهم: العالم الميرزا هادي الذي صار مرجعاً لمدة ثلاثة عشر عاماً بعد وفاة والده المرجع علي محمد النوري وتوفي في عام ١٢٩٠هـ - ١٨٧٣م، والحكيم الفقيه الميرزا علي الذي كان عالماً بالفلسفة وصار مرجعا بعد وفاة اخيه الاكبر الميرزا هادي واستمر بالمرجعية حتى وفاته عام ١٢٩٥هـ - ١٨٧٨م، والميرزا حسن، والميرزا قاسم الذي توفي وهو شاب قبل وفاة اخوته (٤٠).

لكن الشيخ النوري ذكر بأنه بقي عدة أعوام دون أن يرعاه أو يتبناه أحد

(٣) الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج١٤، ص٤٢٥ - ٤٤٥؛ الزركلي، خير الدين، الاعلام: قاموس ترجم لأشهر الرجال والنساء من العرب والمستعربين والمستشرقين، ج٢، ط١٥، ص٢٥٧.

(٤) للمزيد من التفاصيل يراجع: النوري، حسين الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج١، أنوار الهدى، قم، ١٤١٥هـ/ ١٩٩٥م، ص٨؛ الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٥٥٥.

أن ذلك لم يكن عائقاً امامه من أن يشق والاجتهاعية (٥)، وكانت بداية هجرته مع حياته العلمية، فاتصل بالشيخ الفقيه محمد الشيخ عبد الرحيم البروجردي إلى العراق على المحلاتي(٢) ولازمه ونهل من علمه في عام ١٢٧٣هــ١٨٥٦ وسكن في مدينة النجف أربعة أعوام للدراسة(١)، ثم أخذ هناك بالعالم الجليل الشيخ عبد الرحيم يتنقل بين النجف وكربلاء والكاظمية البروجردي، ولازمه مستفيداً من دروسه مع استاذه عبد الحسين الطهراني الملقب وظل قريباً منه حتى تكلل الأمر بزواجه «بشيخ العراقين»(٧). فكان يرافق استاذه

(٥) النوري، حسين الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج١، ص١٠.

(٦) النوري، حسين الطبرسي، خاتمة مستدرك

(V) هو الشيخ عبد الحسين الحائري الطهراني، الملقب بـ «شيخ العراقين» ولد عام ١٢٢٥هـ -١٨٢٥م، ويعد من أكابر مجتهدي الإمامية، فقيهاً أصولياً رجالياً أديباً حافظاً للشعر العربي، انتقل إلى النجف الأشرف لطلب العلم، فحضر الدرس لدى عدة مشايخ من بينهم: حسن بن جعفر كاشف الغطاء، ومشكور بن محمد بن صقر الحولاوي، وعيسى بن حسين الزاهد، ومحمد حسن بن باقر النجفي، وبعد ان حصل على الاجتهاد عاد إلى طهران، وهناك بني مدرسة سميت باسمه وبنى بجوارها مسجدا سمى بمسجد شيخ العراقين، صارت له منزلة عند ناصر الدين شاه، ففوض إليه عمارة المشاهد المقدسة في العراق فانتقل بأهله إلى هناك واقام على تذهيب قبة الإمامين العسكريين في سامراء وتوسيع الحرم الحسيني وقطن في كربلاء وصار مرجعاً يقلده كثير من الأهالي هناك، وبعدها

من أخوته حتى بلوغه سن الحلم(١)، إلا كبير في تركيب شخصيته وحياته العلمية الكثير (٣)، وهاجر معه إلى طهران فاتصل من ابنته (٤).

> كان الشيخ النوري كثير الأسفار، وانحصرت أسفاره إما لطلب العلم، أو لحج بيت الله الحرام، فكان لتلك الوسائل، ج٩، ص٣٤٢. الاسفار والتنقل من مكان لآخر أثر

> > (١) النوري، حسين الطبرسي، خاتمة مستدرك الوسائل، ج٩، ص ٣٤١.

> > (٢) محمد على المحلاتي: هو الشيخ محمد على بن اغازين العابدين بن المبرور موسى رضا المحلاتي، ومن اشهر اساتذته هم: السيد محمد شفيع الجابلقي والحاج المولى اسد الله البروجردي، توفي الشيخ محمد على المحلاتي بتاريخ ١٢٨٣هـ - ١٨٦٧م. الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج٦، ص١٢٤؛ النوري، حسين الطبرسي، خاتمة مستدرك الوسائل، ج٩، ص ٢٤١.

> > (٣) النوري، حسين الطبرسي، اللؤلؤ والمرجان في آداب أهل المنبر، ص١٤.

(٤) النوري، حسين الطبرسي، خاتمة مستدرك الوسائل، ج٩، ص٣٤٢.



أينها ذهب.

عاد الشيخ النوري إلى طبرستان عام ١٢٧٧هـ ـ ١٨٦١م، وبقي هناك عاماً واحداً بعدها رجع إلى العراق في عام ١٢٧٨هـ – ١٨٦٢م، وسكن بمدينة كربلاء وفيها لازم استاذه الطهراني<sup>(۱)</sup>، ثم ذهب معه إلى الكاظمية فبقي هناك عامين، ذهب بعدها إلى الحج عام ١٢٨٠هـ ـ ١٨٦٢م، وبعد عودته من بيت الله سكن في النجف وحضر بحث الشيخ مرتضى الأنصاري<sup>(۲)</sup>

انتقل إلى مدينة الكاظمية وتوفي فيها عام ١٢٨٦هـ – ١٨٦٩م. حرز الدين، محمد حسين، المصدر السابق، ج٢، ص١٥٨. للمزيد من التفاصيل يراجع: السبحاني، جعفر، موسوعة طبقات الفقهاء ج٣١ (في القرن الثالث عشر)، ص٣٢٣\_٣٢٠.

(١) النوري، حسين الطبرسي، رسالة في آداب المجاورة «مجاورة مشاهد الأئمة عليميليكي)، ص٠٢.

(٢) هو الشيخ مرتضى بن الشيخ محمد أمين بن الشيخ مرتضى بن الشيخ شمس الدين بن أحمد بن نور الدين بن محمد صادق الأنصاري الدستري النجفي، ولد في ديز فول عام ١٢١٤هـ - ١٨١٤م، كان متبحراً بعلم الاصول وامتاز بعلميته وزهده وفي وقته صار رئيس الشيعة الأمامية وقد صارت مؤلفاته منهاجاً تدرس في حياته وبعد وفاته، توفي في داره الواقعة في مخلة الحويش بمدينة النجف في منتصف ليلة

لبضعة أشهر (۳)، وبقي هناك حتى عام ١٢٨٤هـ ـ ١٨٦٨م، عندها عاد إلى إيران وسكن مشهد ما يقارب العامين، عاد بعدها إلى العراق في عام ١٢٨٦هـ ـ ١٨٧٠م، وهو العام الذي توفي فيه استاذه الطهراني الذي أعطاه اجازة الاجتهاد (٤).

بعد وفاة استاذه الطهراني ذهب النوري إلى حج بيت الله للمرة الثانية وكان ذلك في عام (١٢٨٨هـ) وعند عودته استقر في مدينة النجف الأشرف وبقي هناك ملازماً استاذه المجدد محمد حسن الشيرازي<sup>(٥)</sup> حتى عام ١٢٩٢هـ السبت الموافق ١٨ جادى الثانية عام ١٢٨١هـ ماثقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج١، ص٤٤؛ حرز الدين، محمد حسين، المصدر السابق، ج٢، ص٤٠٤ - ٤٠٤.

(٣) النوري، حسين الطبرسي، خاتمة مستدرك الوسائل، ج٩، ص٣٤٢.

(٤) الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٤٤٥.

(٥) ولد في عام ١٢٣٠هـ ـ ١٨١٤م بمدينة شيراز، واكمل تعليمه الابتدائي فيها، ومن ثم انتقل إلى مدينة اصفهان ودرس البحث على يد الشيخ محمد تقي صاحب مؤلف «الحاشية على المعالم»، ودرس على يد السيد حسن المدرس الذي أجازه قبل بلوغه سن الأربعين، كما حضر درس الفقيه محمد إبراهيم الكلباسي، وبقى في اصفهان



عامين قضاها النوري في سامراء قصدبيت الله للمرة الثالثة عام ١٢٩٤هـــ١٨٧٨ بغية أداء فريضة الحج<sup>(٦)</sup> ثم عاد إلى سامراء، ثم سافر إلى إيران في عام ١٢٩٧هـــ١٨٨٠ قاصداً حرم الإمام الرضا عليه وبعد عودته للعراق ذهب للحج للمرة الرابعة وكان ذلك في عام ١٢٩٩هـــ ١٨٨٠م، ومن ذلك في عام ١٢٩٩هـــ ١٨٨١م، ومن ثم عاد إلى سامراء ولازم استاذه المجدد الشيرازي حتى وفاته عام ١٣١٢هـــ

في إيران، وبعد ان شب هاجر إلى العراق اقام في مدينة النجف ودرس فيها على يد علمائها، وفي عام ۱۲۹۲هـ ـ ۱۸۷۲م هاجر مع خاله الشيخ حسين النوري إلى سامراء واقام فيها عامين، ثم عاد إلى بلاده إيران عام ١٣٠٠ هـ واقام في طهران، كان الشيخ فضل الله اديباً شاعراً له ديوان شعر باللغة الفارسية، وله مؤلفات منها تذكرة الغافل، وارشاد الجاهل، وسؤال وجواب، وقد صار من أعاظم علماء إيران في وقتها وناهض السلطة الحاكمة وجورها، وبعد قيام الثورة الدستورية في إيران أضحى معارضاً للأعمال التي اتبعها رجال الدستورية لكونها منافية للدين الإسلامي، فألقوا القبض عليه وأعدم في ١٣ رجب عام ١٣٢٧هـ - ١٩٠٩م، ودفن في قم المقدسة. للمزيد من التفاصيل يراجع: حرز الدين، محمد حسين، المصدر السابق، ج٢، ص١٥٨؛ النجفي، على الفاضل القائيني، معجم مؤلفي الشيعة، ص٥٤٧.

(٣) الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٤٤٥.

- ١٨٧٦م، إذ تركها إلى سامراء بعد ان علم أن استاذه الشيرازي الذي سبقه إلى سامراء في عام ١٢٩١هـ - ١٨٧٥م، استقر هناك ولا يفكر بالعودة إلى النجف، وكان من رافق النوري إلى مدينة سامراء عائلته، والمولى فتح علي السلطان آبادي (١) وصهره زوج ابنته الشيخ فضل الله النوري (٢) وبعد

حتى عام ١٢٥٩هـــ١٨٤٤م، بعدها غادر إيران إلى مدينة النجف الأشرف، وهناك نال الاجتهاد المطلق من استاذه صاحب الجواهر، ولازم الشيخ مرتضى الأنصاري حتى وفاته، وهنا رُشح الشيرازي لزعامة المرجعية، وسلمت له مقاليد الأمور، ترك النجف وهاجر إلى مدينة سامراء عام ١٣١١هــ ١٨٧٠م، توفي عام ١٣١١هــ ١٨٩٥م. يراجع: القمي، عباس، الفوائد الرضوية في أحوال علماء المذهب الجعفرية، ج٢، ص٥٦٢ ـ ٢٦٦؛ الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج٢، ص٥٠٤.

(۱) فتح على السلطان آبادي: عالم جليل ورع محدث وصفه تلميذه النوري بأنه صاحب كرامات باهرة، اكمل دراسته في إيران ثم في العراق على يد صاحب الجواهر ثم نهل من الشيخ مرتضى الأنصاري والحاج ملا علي الرازي رافق الشيخ حسين النوري إلى سامراء توفي عام راشيعة، ج٨، ص٣٩٧.

(۲) فضل الله النوري: هو الشيخ فضل الله بن عباس الشهيد، ولد في عام ١٢٥٨ هـ - ١٨٤٣م



العدد: الخامس السنة: الثالثة المسنة: الثالثة العشاء حتى وقت نومه(٤).

وبعد أن نهل الشيخ الميرزا النوري علمه من اساتذته الافاضل صار ذا شخصية فذة وعبقرية يمتلك مواهب وملكات أهلته ليكون في طليعة علماء لخدمة العلم، فكان همّه الأول البحث وجمع شذرات الأحاديث والاخبار المتفرقة وتنظيمها في مجلدات وتبويبها بغية حفظ تراث أهل البيت عله المالك (١).

كما كان الشيخ النوري يمتاز بمزايا جعلته ذا شخصية مرموقة ومحترمة بين اساتذته وطلابه، فمن الجوانب التي امتاز بها هي زهده وعبادته فلم تفته صلاة الليل<sup>(٣)</sup> وكان دائم الالتزام بوظائفه الشرعية، إذ كان يخصص لكل عمل وقتاً معيناً، فللكتابة كان يفضل المدة الممتدة ما بين صلاة العصر إلى وقت دخول صلاة المغرب، أما مطالعته للكتب فكانت بعد

(١) النوري، حسين الطبرسي، خاتمة مستدرك الوسائل، ج٩، ص٣٤٣ - ٣٤٤.

(٢) الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٥٤٥.

(٣) الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج٦، ص١٤٣؟ القمى، عباس، الفوائد الرضوية، ج۱، ص۲٦۲.

إلى جانب ذلك كان الشيخ النوري خلال أيام الاسبوع يقسم وقته بين العبادة والكتابة، إذ كان يبتدئ يومه بالذهاب إلى حرم أمير المؤمنين قبل صلاة الفجر الشيعة المعاصرين له، ونذر النوري نفسه بساعتين ينشغل خلالها بالنوافل حتى وقت فتح أبواب الحضرة فيصلى الصبح ويعود إلى بيته قبل شروق الشمس فيدخل مكتبته التي تحتوي على نفائس الكتب والآثار النادرة ولا يخرج منها إلا للضرورة (٥)، وكان يساعده في تصنيف مكتبته، اثنان من طلابه وهما الشيخ عباس محمد رضا القمي(٦) والشيخ علي بن (٤) الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة:

(٥) الحلى، أحمد على مجيد، مقدمة كتاب كشف الأستار عن وجه الغائب عن الأبصار، ص١٢٧؛ القمي، عباس، الفوائد الرضوية، ج١، ص٢٦٢.

نقباء البشر، ج١٤، ص٤٦٥.

(٦) هو عباس بن محمد رضا بن ابي القاسم القمى المعروف بالمحدث، ولد في قم في عام ١٢٩٤هـ. اتصف بكونه عالماً محدثاً ومؤرخاً، درس مقدمات العلوم وسطوح الفقه والاصول في الحوزة العلمية في قم على يد علماء افاضل امثال الميرزا محمد الارباب، ترك قم في عام ١٣١٦هــ ١٨٩٩م إلى النجف الأشرف. الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١١، ص٥٥٢؛ الاردكاني، كمال صحرائي وآخرون، مباني فقه الحديث في سفينة البحار عند الشيخ







إبراهيم القمي (١)، وبسبب انشغاله بالكتابة الغروب، ولم يكن يكتب في ذلك اليوم والتصنيف ولضيق وقته كان يعتذر عن بعد العصر، خلافاً لأيام الاسبوع الأخر واستمر النوري على ذلك المنوال حتى

أما خلال مدة أقامته في سامراء فكان الشيخ النوري يقضى عباداته في السرداب المقدس لاسيما في شهر رمضان أما يوم الجمعة فكان يغير منهجه وكان حريصاً على عدم اضاعة الوقت فلا تماماً، إذ كان يطالع كتب الذكر بعد عودته تفوته دقيقة إلا وكان يقضيها بما ينفعه في من حرم الامام على عليه إلى بيته ثم يخرج آخرته، ففي وقت الأسحار كان النوري يتهجد وله صوت عال في قراءة الأدعية إذ كان معتاداً في السحر على قراءة دعاء أبي حمزة الثهالي(٢) أما خطبه في مدينة سامراء، فكان الشيخ النوري في داره ذلك ينصرف للعمل بوظائف الجمعة ك ومن على منبره يلقي صباح كل جمعة على «الحلق والتقليم وقص الشارب والغُسل المستمعين له بعض الطروحات الخاصة بالآيات القرآنية وتفاسيرها والكشف عن أسرارها، وكان معتاداً في بداية مجلسه على قراءة آية من كتاب الله وبعد انتهائه من الخطبة يشرع في تفسيرها موضحاً أدق الأمور والتفاصيل(٧)، فضلاً عما تقدم

مقابلة الاشخاص الذين يريدون الالتقاء به، وفي بعض الاحيان يقضى حوائجهم وفاته (٥). على عجل كي لا يزاحم وقته عند اشتغاله بإعماله العلمية، وهذا حاله خلال أيام الأسبوع(٢).

> بعد الشروق إلى مجلسه العام ويرتقى المنبر خطيباً (٣)، ويفسر بعض الآيات الشريفة، ویکشف عن اسرارها، ویشرح بعض الروايات محاولاً بيان ما خفي منها<sup>(٤)</sup> وبعد والأدعية والنوافل وغيرها» ثم يذهب إلى حرم أمير المؤمنين التيالخ ويبقى هناك حتى





<sup>(</sup>٥) الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص ٥٤٦ ـ ٥٤٧.

<sup>(</sup>٦) الأوردبادي، موسوعة العلّامة الأوردبادي، ج۱ «المدخل»، ص۲۷۲.

<sup>(</sup>٧) آل كاشف الغطاء، محمد الحسين، العبقات

القمى، ج١، العدد٤٥، ص٣٦٩.

<sup>(</sup>١) القمى، عباس، الكنى والألقاب، ج١،

<sup>(</sup>٢) الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص ٥٤٦ ـ ٥٤٧.

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٤) النوري، حسين الطبرسي، رسالة في آداب المجاورة «مجاورة مشاهد الأئمة علمَوَ اللهُ عنه ص ٢٩.

كان الشيخ النوري دائم الطهارة \_ أي أنه كان دائماً على وضوء \_، وبهذا الصدد المصلى، والثانية في خان النصف، والثالثة ذكر الأوردبادي ما نصه: «وكان نَيْنُ وائم الطهور حتى إنّا زرنا معه أبا جعفر محمد بن على الهادي المشهور بالسيد محمد عليَهَا ، وكانت الأرض ذات سدر كثير فأدميت الحسين التَّالِد (٤). أرجلنا .... فجعل يبلُّ الحصى بريقه ويزيل الدماء عن رجليه ثم طهّرهما وتوضأ ولم يبق على غير وضوء ١١٠٠، وهذا النص يؤكد أهمية الطهارة لدى الشيخ النوري.

> ومن جملة ما كان يهتم به الشيخ حسين النوري هو إحياء السنن والعمل بالشعائر المتروكة، والتي كان أهمها إحياء سنة زيارة الإمام الحسين مشيأ على الأقدام، تلك السنة التي كانت من أعظم الشعائر في عهد الشيخ الأنصاري، فأحياها النوري(٢)، إذ كان يسير على قدميه مشياً من مدينة النجف إلى كربلاء لزيارة الإمام الحسين الثيل في عرفة من كل عام (٣)، ولعدم قدرته على السير المتواصل العنبرية في الطبقات الجعفرية، ج٢، ص١٥٣.

(١) نقلاً عن: الأوردبادي، المصدر السابق،

(٢) النوري، حسين الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج١، ص١٨.

(٣) آل كاشف الغطاء، محمد الحسين، المصدر

كان يقضى الطريق بثلاثة ليالِ: واحدة في في خان النخيلة، وفي الرابعة يصل كربلاء، وبعد عامين من إحياء تلك الشعيرة، ازدادت رغبة الناس في المشى لزيارة الإمام

#### المبحث الثاني

#### أساتذة الشيخ النوري وطلابه:

إن الذي يبحث في حياة الشيخ حسين النوري العلمية يجد أنه يمتاز بشخصية علمية فذة اكتسبها من خلال ملازمته للعلماء الذين نهل من علمهم، وبطبيعة الحال فإن تلك الشخصية سيكون لها أثر واضح في تلامذته الذين درسوا تحت يديه.

#### أولاً: أساتذة الشيخ النوري

١ - الشيخ محمد علي المحلاتي:

وصفه الشيخ حسين النوري بأنه عالم جليل، يمتاز بالورع والزهد متبحراً بعلم الأصول والفقه، وكان اعلم علماء زمانه في تدريس الروضة والرياض والقوانين واترابها، لم يقحم نفسه في

السابق، ص١٥٦.

(٤) النوري، حسين الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج١، ص١٨. سطوح الفقه والأصول، فكان لذلك أثر كبير في تركيب شخصية الشيخ النوري<sup>(3)</sup> وكان ذلك واضحاً عندما ذكر الشيخ حسين النوري شيخه البروجردي قائلاً: «العالم الفقيه الحاج شيخ عبد الرحيم البروجردي والد ام اولادي وكان من المتبحرين والعلماء البارعين<sup>(0)</sup>.

٣- الشيخ علي الخليلي<sup>(٢)</sup>.

تتلمذ على يده النوري وتأثر به فوصفه قائلاً: «فخر الشيعة وذخر الشريعة انموذج السلف وبقية الخلف العالم الزاهد المجاهد الرباني شيخنا الأجل،...، كان فقيهاً رجالياً مطلعاً بالأخبار وقد بلغ

(٤) الطهراني، اقا بزرك، الكرام البررة، ج١١، ص٧٢٤.

(٥) النوري، حسين الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج١، ص٠٤.

(٦) هو الشيخ علي بن الصالح الميرزا خليل الطهراني ولد في عام ١٢٢٦هـ -١٨٢٦م في طهران اتصف بعلمه وزهده، له مؤلفات اهمها خزائن الاحكام في شرح تلخيص المرام للعلامة الحلي ويقع في عدة مجلدات، توفي في مدينة النجف بتاريخ ٢٥ صفر عام ١٢٩٧هـ ١٨٨٠م واعلن عليه الحداد وشيع تشيعاً مهيباً ودفن في مقبرة وادي السلام. حرز الدين، محمد حسين، المصدر السابق، ج ٢١، ص ٣٥٤؛ الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج ٢١، ص ٢٥٣.

مناصب حكومية، ولم يتصد للفتاوى واخذ الحقوق، وبشهادة الشيخ النوري كان للمحلاتي فضل كبير في ما وصل إليه من علم (١).

٢- الشيخ عبد الرحيم البروجردي.

ويمكن أن نعده الشخصية الثانية التي تعرف عليها الشيخ حسين النوري ولازمها، إذ التقى به النوري بمدينة طهران أول محطة لمسيرته العلمية بعد أن ترك مسقط رأسه طبرستان ونهل النوري من علمه فدرس على يده سطوح الفقه والأصول(٢)، وتقرب إليه أكثر فتزوج ابنته، وعندما سافر الشيخ البروجردي إلى العراق عام ١٢٧٣هــ١٨٥٩م رافقه الشيخ حسين النوري، وبعد أن عاد الشيخ عبد الرحيم إلى إيران لم يرافقه النوري بل بقي في مدينة النجف ما يقارب أربعة أعوام(٣) كان الشيخ النوري كثير التأثر بشيخه البروجردي، فدرس على يديه بشيخه البروجردي، فدرس على يديه





<sup>(</sup>۱) النوري، حسين الطبرسي، خاتمة مستدرك الوسائل، ج٩، ص ٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: الكرام البررة في القرن الثالث بعد العشرة، ج١١، ص٧٢٤.

<sup>(</sup>٣) الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٤٤٥.

من الزهد والاعراض عن زخارف الدنيا مقاماً لا يحوم حوله الخيال»(١).

٤- الشيخ علي الكني المعروف بالطهراني<sup>(۲)</sup>.

كان له دور في بناء شخصية الشيخ النوري العلمية التي زادت حياته العلمية ألقاً، فصار في طليعة علماء عهده بمجال الحديث والمعارف وعلم الرجال والتراجم (٣).

٥- فتح على السلطان آبادي(١)

(۱) النوري، حسين الطبرسي، خاتمة مستدرك الوسائل، ج٩، ص٥٤٣.

(۲) هو الشيخ الملاعلي الطهراني ولدعام ۱۲۲ هـ - ۸۲۰ م بمدينة طهران، فقيه ومحقق زاهد عابد درس على يد الشيخ حسن بن الشيخ جعفر كاشف الغطاء والشيخ محمد حسن، فضلاً عن دراسته لدى بعض الاساتذة الذين نهل من علمهم، له مؤلف اسهاه «تلخيص المسائل وآخر تحقيق الدلائل»، تلقى العلم في النجف الأشرف وكان مع الشيخ ملا علي الخليلي والشيخ عبد الحسين الطهراني توفي في طهران صباح يوم الخميس الموافق ۲۷ محرم عام ۱۳۰۱هـ - الحميس الموافق ۲۷ محرم عام ۱۳۰۱هـ - المسابق، ج۲، صرز الدين، محمد حسين، المصدر السابق، ج۲، صرا المراه المسابق، ج۲، صرا المسابق، حسين، المسابق، حسين المسابق، ج۲، صرا المسابق، ج۲، صرا المسابق، حسين، المسابق، ج۲، صرا المسابق، حسين، المسابق، ج۲، صرا المسابق، حسين، المسابق، حسين، المسابق، ج۲، صرا المسابق، حسين، المسابق، حسين، المسابق، حسين، المسابق، ج۲، صرا المسابق، حسين، المسابق، حسين

(٣) المصدر نفسه.

(٤) وهو من الاساتذة الذين نهل من علمهم الشيخ حسين النوري وكان يلقب بـ أبا ذر الثاني

درس عنده الشيخ النوري مستفيداً من علمه وللشيخ آبادي دور في دفع الشيخ النوري على تأليف كتاب دار السلام<sup>(٥)</sup>.

٦- السيد محمد حسن الشيرازي.

رافقه الشيخ النوري ولازمه في النجف الاشرف وتبعه بعد انتقاله إلى سامراء وبقي هناك حتى وفاته في ليلة الاربعاء في الرابع والعشرين من شعبان عام ١٣١٢هـ - ١٨٩٥م (٢).

٧- الشيخ عبد الحسين الطهراني.

كان من الاساتذة الذين تأثر بهم الشيخ النوري، ولشدة التأثر به كتب عنه ما نصه: «شيخي واستاذي ومن إليه في العلوم الشرعية استنادي أفقه الفقهاء وأفضل العلماء، العالم العلم، كان نادرة

ويذكره الشيخ النوري بأنه، جمال الزاهدين وضياء المسترشدين وشيخ الاتقياء وكان ينوب عن السيد الشيرازي بإمامة الناس في الصلاة، له جواهر علمية منها معرفة دقائق الآيات ونكات الاخبار، وقد توفي في عام ١٣١٧هـ - ١٩٠٠م. يراجع: الصدر، على الحسيني، المصدر السابق، ص٠٤٠٣.

(٥) النوري، حسين الطبرسي، دار السلام فيها يتعلق بالرؤيا والمنام، ج١، ج٢، ص٣١٦\_٣١٣.

(٦) الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٤٤٥. 1170

نهل النوري من علمه، وتعلق به فوصفه قائلاً: «والدي الروحاني وعمي الجسهاني جناب المبرور العلامة الفهامة صاحب الكرامات والاخبار ببعض المغيبات، وانه فخر الشيعة وتاج الشريعة سيد الفقهاء وسند العلماء الراسخين» إلى آخره من الصفات الحميدة (٣).

ومن دون شك كان الشيخ النوري شديد التأثر بأساتذته والشاهد على ذلك ما ذكره النوري نفسه من أوصاف ومدح لعلمائه وأساتذته فكان شديد التأثر بهم، ويبدو ان ذلك جاء من ملازمتهم لمدة ليست بالقصيرة فكان لذلك أثر واضح في تصدره العلمي بين اقرانه في ذلك العهد.

#### ثانياً: طلاب الشيخ النوري.

مما لا شك فيه أن تخرج مدرسة الشيخ النوري العلمية مجموعة من العلماء الفضلاء الذين كان لكل واحد منهم دور في المسيرة الفكرية من خلال ما انتجوه من مؤلفات درست في العلوم الشرعية وإلى الآن تدرس في المدارس والحوزات الحجة المنطقة في الغيبة الكبرى أو معجزته في الغيبة

(٣) يراجع: النوري، حسين الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج١، ص٥١.

الكبرى، ص٧٨٠ ـ ٢٨١.

الدهر واعجوبة الزمان في الدقة والتحقيق وجودة الفهم وسرعة الانتقال وحسن الضبط وكثرة الحفظ في الفقه والحديث والرجال واللغة»(۱)، ومن خلال قراءة النص يتبين أن الشيخ النوري كان كثير التأثر بشيخه الطهراني وهذا دون شك كان واضحا في ما وصل إليه النوري من علم وتبحر بمعرفة علوم الحديث وتراجم الرجال بل كان مولعاً به، وهذا يثبت أن الشيخ الطهراني كانت له بصمة كبيرة في ما وصل إليه الشيخ الطهراني كانت له بصمة كبيرة في ما وصل إليه الشيخ النوري من علم.

٨- الشيخ مرتضى الأنصاري الدستري النجفي.

٩ - السيد مهدي القزويني (٢).

(١) نقلاً بتصرف عن: النوري، حسين الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج١، ص٣٩.

(۲) هو السيدمهدي بن السيد أحمد بن محمد بن مير قاسم الحسيني المعروف بالقزويني النجفي الحلي، ولد في النجف الاشرف عام ۱۲۲۲هـ – ۱۸۲۲م، عالم فقيه في علم الاصول ومن الكتاب والمؤلفين المعروفين في زمانهم درس عند اساتذته: الشيخ موسى، والشيخ علي، والشيخ حسن اولاد الشيخ جعفر كاشف الغطاء، كما نهل من علوم عمه السيد باقر القزويني. للمزيد من التفصيل يراجع: النوري، حسين الطبرسي، دار السلام، يراجع: النوري، حسين الطبرسي، دار السلام، ج۲، ص۱۹۱؛ جنة المأوى في من فاز بلقاء

الدينية، وفي هذا المجال نذكر من كان له حسين النوري في مدينة سامراء(٢)، وقد الحظ الأوفر في ذلك.

> ١- آقا بزرك الطهراني(١) فبعد أن أكمل دراسته في طهران سافر إلى العراق حيث العتبات المقدسة فالتقى بالشيخ

(١) هو الشيخ محمد محسن بن على بن محمد رضا بن الحاج محسن بن على أكبر بن باقر الطهراني وفي بعض الأحيان يلقب بـ «المنزوى الطهراني»، وسمى بذلك نسبة إلى مسقط رأسه في مدينة طهران الإيرانية، كما لقب بـ «اقا بزرك» وتعنى السيد، ولد في محلة بامنار بمدينة طهران في دار جده بتاريخ ١١ ربيع الأول عام ١٢٩٣هـ - ۱۸۷۱م، ترعرع وتربی تربیة علمیة بین اسرته التي كان لها الدور الأول في تكوين وبناء شخصيته، درس الطهراني مقدمات العلوم في طهران بمدرسة دانكي ومدرسة بامنار، ثم عمل في المدرسة الفخرية، وقد درس الطهراني على ايدي علماء آخرين فضلاً عن الشيخ النوري، أما نتاجاته العلمية فيبدو أن الطهراني كان شديد التأثر بشيخه النوري وكان ذلك واضحاً من خلال مؤلفاته الكثيرة فقد انهك عمره في التأليف، إذ نتج عنه الذريعة وهو من أضخم مؤلفاته توفي في النجف الأشرف بتاريخ ١٣٨٩هـ - ١٩٧٠م ودفن في مكتبته العامة. يراجع: الطهراني، اقا بزرك، كشكول الطهراني، ص٥ \_ ٦؛ الأمين، حسن، دائرة المعارف الإسلامية الشيعية، ج٢، ص١٢٦؛ نعمة، أحمد ناجي والعوادي، أمجد رسول، الطهراني، اقا بزرك الطهراني اثاره \_ منهجه\_كتابه الطبقات أنموذجاً\_، ص٣\_٤. ص٥٤٥.

وصف الطهراني علاقته بالشيخ النوري، قائلاً: «تشرفت بخدمة الشيخ النوري في مدينة سامراء عام ١٣١٣هـ \_ ١٨٩٦م عندما قصدتها زائراً قبل ذهابي إلى مدينة أمير المؤمنين النجف الأشرف، وكان لقائي الأول به في يوم الجمعة عندما كان النوري يقرأ مصيبة الحسين التيالا من على المنبر في مجلسه الذي عادةً ما ينعقد في داره، وبعد انتهاء المجلس ذهبت وكنت معجباً بشخصيته لما له من ميزات لا يتمتع بها إلا الأبرار، وبعد وصولي إلى النجف الأشرف صار في نفسى امنية للتقرب منه بغية الاستفادة من علمه، ولما ترك الشيخ النوري سامراء في عام ١٣١٤هـ - ١٨٩٧م إلى النجف لازمته ستة أعوام حتى وفاته فرأيت منه قضايا عجيبة استفدت منها»<sup>(۳)</sup>.

٢- الشيخ عباس القمي الذي لازم الشيخ حسين النوري في النجف وحضر حلقاته الدراسية، وكان دائماً إلى جانبه

<sup>(</sup>٢) الطهراني، اقا بزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة «المقدمة»، ج٠٢، ط٢، ص ج.

<sup>(</sup>٣) نقلاً بتصرف عن: الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤،

ومنهم الشيخ الميرزا حسين النوري(١٠).

٤- السيد عبد الحسين شرف الدين (٥) تأثر بأستاذه النوري فكتب عنه واصفأ إياه بأنه كثير الشغف بجمع الأصول والمراجع النادرة والمخطوطات النفيسة ويذكر بأن استاذه النوري كان يبيع اغلى

سفره، توفي في ١٨ ذي القعدة عام ١٣٧٣هـ في مدينة كرند ونقل إلى العراق ودفن في النجف بمقبرة وادي السلام بمكان اشتراه لنفسه. حرز الدين، محمد حسين، المصدر السابق، ج٢، ص۲۱۷.

(٤) الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٦١٢ \_ ٦١٩.

(٥) ولد السيد عبد الحسين في العراق بمدينة الكاظمية عام ١٢٩٠هـ، اكمل علمه على ايادي علمية فذة، امثال الشيخ محمد كاظم الأخوند الخراساني والاستاذ الشيخ محمد طه نجف والشيخ حسن الكربلائي والشيخ فتح الله شيخ الشريعة الأصفهاني، والسيد كاظم اليزدي، والشيخ الميرزا حسين النوري الذي اعطاه الاجازة، توفي في ٨ جمادي الثانية عام ١٣٧٧هـ ودفن في النجف الاشرف. الطهراني، اقا بزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج٣، ص١٣٢؟ والشيخ محمد على النجف آبادي، كان ملازماً حرز الدين، محمد حسين، المصدر السابق، ج٢،

ويقضى معظم اوقاته معه إذ كان ينسخ الدراسة تحت يديه فضلاً عن بعض العلماء كل ما يكتبه النوري من مؤلفات لا سيها حتى حصل على الاجازة من أكثر من عالم كتاب (خاتمة مستدرك الوسائل)، وحصل الشيخ عباس القمي على الاجازة من الشيخ حسين النوري(١) فتأثر به كثيراً لا سيها فيها يتعلق بحب التأليف والكتابة والتدوين والتقصى فكان القمى كثيراً ما يستفيد من مكتبة شيخه النوري؛ لكونها تحوي نفائس الأسفار والكتب، فترك مجموعة قيمة من المؤلفات كانت بمختلف العلوم عربية وفارسية(٢).

> ٣- الشيخ محمد حسين كاشف الغطاء (٣)، تأثر بالشيخ النوري وواصل

> (١) يراجع: الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٥٥٥.

> (٢) الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٦١٢ \_ ٦١٩.

(٣) الشيخ محمد حسين بن الشيخ على بن محمد رضا بن موسى بن شيخ الطائفة جعفر مؤلف كتاب كشف الغطاء، ولد في مدينة النجف في عام ١٢٩٤هـ، درس مقدمات العلوم وسطوح الفقه والاصول وهو في ريعان شبابه، ومن ثم حضر دروس الطبقات لدى الشيخ محمد كاظم الخراساني، والسيد محمد كاظم اليزدي، وبعدها دخل لدراسة الفلسفة والكلام تحت منبر الميرزا محمد باقر الاصطهباناتي والشيخ أحمد الشيرازي للشيخ حسين النوري في حضوره للعلم وفي ص٥١-٥٢.





ما عنده (١) حتى ملابسه في سبيل ان يحصل على مبتغاه من الكتب(٢)، وفي هذا الصدد ذكرت حادثة بأن الشيخ النوري التقى يوماً في احدى اسواق كربلاء بامرأة تحمل كتاباً نادراً عرضته للبيع، فلم اطلع عليه النوري وجد بأنه هو الذي يبحث عليه منذ مدة ولم يعثر عليه فطلب شراء الكتاب الا انه لم يمتلك المال الكافي لثمنه فباع قسماً

٥- محمد القمى (الأرباب).

من ملابسه حتى اكتمل الثمن (٣).

هو الشيخ ميرزا محمد بن اغا محمد تقى ولد عام ١٢٧٦هـ \_١٨٦٠م بقم المقدّسة، بدأ بدراسة العلوم الدينية في مسقط رأسه، ثمّ سافر إلى النجف الأشرف لإكمال دراسته الحوزوية العليا، ثمّ عاد إلى قم المقدّسة، واستقرّ بها حتّى وافاه الأجل عام ١٣٤٢هـ \_ ١٩٢٣م، ودُفن بمقبرة شيخان في قم المقدّسة(٤).

(١) يراجع: النجف في مجلة لغة العرب، ص٤٦ .٤٧\_

(٢) الطهراني، اقا بزرك، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج٢، ص١١٠.

. ٤٧\_

(٤) الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: (٥) الزركلي، خير الدين، الأعلام، المصدر نقباء البشر، ج١٧، ص١٧٧.

٦- محمد جواد البلاغي.

ولد في عام ١٢٨٢هـ - ١٨٦٦م بمدينة النجف الأشرف ونشأ فيها، ثم بدأ دراسته الحوزوية في مدينة الكاظمية، وبعد إنهاء مرحلة المقدمات عاد إلى النجف لإكمال دراسته، وفي عام ١٣٢٦هـ ـ ١٩٠٩م سافر إلى سامراء لحضور دروس محمد تقى الشيرازي وبقى هناك ما يقارب عشر سنوات، ثم سافر إلى الكاظمية وبقى فيها سنتين، عاد إلى النجف عام ١٣٣٨هـ \_ ١٩١٩، واهتم بالتأليف والكتابة والتصنيف وبقى فيها حتى آخر أيام حياته، توفي في مدينة النجف بتاريخ الثاني والعشرين من شعبان ١٣٥٢هـ -١٩٣٣ م، ودُفن بالصحن الحيدري(٥).

٧- محمد الفيض القمي.

هو الشيخ ميرزا محمد بن ميرزا على أكبر، ولد في مدينة قم عام ١٢٩٣هـ ـ ١٨٧٦م حصل على المقدمات والسطوح هناك، وسافر إلى النجف للدارسة الحوزوية عام ١٣١٧هـ \_١٩٠٠م، ثم سافر إلى سامراء لإكمال دراسته هناك، (٣) يراجع: النجف في مجلة لغة العرب، ص٤٦ عاد إلى قم وتوفي فيها عام ١٣٧٠هـ \_

السابق، ص٧٤.

١٥٥١م(١).

#### ٨- جواد اغا المالكي التبريزي.

هو الشيخ الميرزا جواد اغا بن الميرزا شفيع الملكي التبريزي، ولد بمدينة تبريز، درس الفقه والاصول في النجف الاشرف وعاد إلى بلاده، وتوفي في قم عام ١٣٤٣ هـ \_ 3791 g<sup>(7)</sup>.

#### ٩- على الخليلي.

الشيخ ملا على الخليلي، كان إلى جانب كل من عبد الحسين الطهراني والشيخ الكنى يطلبون العلم في النجف الأشرف وتتلمذوا على يد الشيخ النوري.

#### ١٠ - محمد باقر البير جندي.

هو الشيخ محمد باقر بن محمد حسن القائيني البير جندي، ولد في عام ١٢٧٦هـ - ۱۸۲۰م بقریة قائن من قری مدینة بیر جند التابعة لمدينة خراسان الجنوبية في إيران، سافر إلى مشهد المقدّسة لإكمال دراسته الحوزوية، ثم سافر إلى النجف الأشرف عليه التعرف على مدرسته العلمية وذلك بهدف اکمال دراسته، وفی عام ۱۳۰۰هـ \_ ١٨٨٣م سافر إلى سامراء للحضور في الشيخ حسين النوري آثاراً غاية الأهمية لم

> (١) الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٧، ص٢٦٦ - ٢٦٧.

(٢) المصدر نفسه، ج١٣، ص٣٢٩ - ٣٣٠.

درس الشيرازي الكبير، ثم عاد إلى بيرجند عام ١٣٠٥هـ ١٨٨٨م، واستقر بها حتى وافاه الأجل، مشغو لأبالتدريس والتأليف وأداء واجباته الدينية (٣).

#### ١١ - محمد تقي البافقي.

هو الشيخ محمد تقى بن التاجر محمد باقر البافقي، ولد عام ١٢٩٢هـ -١٨٧٥م بمدينة بافق التابعة لمدينة يزد في إيران، بدأ دراسة العلوم الدينية في مسقط رأسه، ثم سافر إلى النجف الأشرف لإكمال دراسته الحوزوية، ثم عاد إلى مدينة الري عام ١٣٦١هـ - ١٩٤٢م، واستقرّ بها حتّى وافاه الأجل مشغو لا بأداء واجباته الدينية(٤).

#### المبحث الثالث

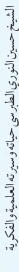
## نشاطاته العلمية والفكرية والسياسية. أولاً: نشاطاته العلمية والفكرية:

مما لا شك فيه أن الباحث عن منهجية الشيخ النوري في التأليف، يتوجب من خلال الاطلاع على مؤلفاته، إذ ترك يضاهها مؤلف في عهده في حسن التنظيم

- (٣) المصدر نفسه، ج١٣، ص٢٠٤ ٢٠٥.
- (٤) المصدر نفسه، ج١٣، ص٢٤٨ ـ ٢٤٩.







والتأليف(١)، إذ كانت مكتبته تحوي بين بحق فضائل سلمان المحمدي ذلك الصحابي دفتيها نفائس الآثار والمخطوطات الذي كان الشيخ النوري مولعا بجمعها، وله جذا الشأن مخطوطات نادرة، وكان يبيع اغلى ما عنده في سبيل الحصول على ما يريد(٢) ومن أهم مؤلفاته الآتي:

> ١- مواقع النجوم ومرسلة الدرّ المنظوم. الشجرة المونقة العجيبة في سلسلة إجازات العلماء، أنهى النوري تأليفه في عام ١٢٧٥ هـ ـ ٥٨١٩م (٣).

> ٢- نفس الرحمن في فضائل سيدنا سلمان. يذكر الشيخ النوري بأنه كان أول مؤلف له بعد الشجرة المونقة العجيبة في سلسلة إجازات العلماء(٤)، والكتاب كتب

> (١) النوري، حسين الطبرسي، دار السلام، ج١،

(٢) يراجع: النجف في مجلة لغة العرب، ص٤٦.

(٣) الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٥٥٥؛ الميلاني، على الحسيني، مقدمة كتاب كشف الأستار عن وجه الغائب عن الأبصار، لمؤلفه الميرزا حسين النوري الطبرسي، مكتبة نينوي الحديثة، طهران، د. ت، ص٢٦. لم يعثر الباحث على نسخة منه، ويبدو أن طباعته قديمة أو طبع بنفس الكتاب المخطوط ونفد ولم تعد طباعته.

(٤) النوري، حسين الطبرسي، خاتمة مستدرك الوسائل، ج٩، ص٤٤٣.

الذي ألحقه الرسول الكريم بأهل بيته الذين اذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا، إذ قال في حقه رسول الله عَلَيْقُاللهُ «لكل أمة محدّث، ومحدّث هذه الأمة سلمان» «وما أقول في رجل خلق من طينتنا، وروحه مقرونة بروحنا، خصَّه الله تبارك وتعالى من العلوم بأولها وآخرها وظاهرها وباطنها وسرها وعلانيتها»(٥).

٣- كتاب دار السلام في ما يتعلق بالرؤيا والمنام. وهو على جزئين، أنهى النوري تأليفه بسامراء عام ١٢٩٢هـ \_ ۱۸۷٦م، وطبع بمدينة طهران عام

(٥) للمزيد من التفاصيل يراجع: النوري، حسين الطبرسي، نفس الرحمن في فضائل سلمان، تحقيق جواد قيومي الجزهاي الأصفهاني، مطبعة نيكونن \_ مؤسسة الكوكب، ١٣٦٩ش \_ ١٤١١هـ.ق. وقد اعتمد المحقق في إتمام هذا الكتاب على النسخة الحجرية المطبوعة وهي نسخة تقع في ١٦٦ ورقة ويبدو انها طبق الأصل عن المخطوط، إذ ذكر المحقق بأنه صحح الكثير من أسماء الرواة والأعلام المذكورين في الكتاب واضاف عليه تراجم للرجال المذكورين وشرح احوالهم، فرغ المحقق منه في ٢٦ رجب عام ١٤٠٩هـ - ١٩٨٨م، يحتوي الكتاب على مقدمة للمحقق ذكر فيها ترجمة الشيخ النوري، وسبعة عشر باباً وخاتمة، وهي كلها تخص شخصية سلمان وعلمه وحياته، مفصلة في فهرس الكتاب.

۱۳۰۵هـ - ۱۸۸۸م، بكلا جزئيه بمجلد الإمامية، ضخم وكبير، ثم طبع الجزء الأول منه الأمور تا طبعة ثانية عن مؤسسة التاريخ العربي، جاء بكتا وكتب عليه الطبعة الأولى وذلك بتاريخ محمود الارتياب ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨م بيروت (١). الارتياب عليه فصل الخطاب في مسألة إلى المجد

3- كتاب فصل الخطاب في مسألة تحريف الكتاب. أنهى تأليفه في مدينة النجف قبل أن يغادرها إلى سامراء، بتاريخ ٢٨ من شهر جمادى الثاني عام ١٢٩٨هـ ـ ١٨٧٥م، وطبع عام ١٢٩٨هـ ـ ١٨٨٨م (٢)، واثار هذا المؤلف ضجة وردود افعال من أغلب العلماء؛ وذلك لأن القول بالتحريف لا يتوافق مع العقائد

(۱) يراجع: النوري، حسين الطبرسي، دار السلام، ص۱- ٤ واجهة الكتاب. وقد كتب على الجزء الثالث والرابع فقط تصحيح وتعليق السيد هاشم رسول المحلاتي، وطبعته الثالثة عن المطبعة العلمية في قم، وكانت خالية من سنة الطبع، وكان بأربعة اجزاء وفي الجزء الأول خطأ في تاريخ وفاة المؤلف، إذ ذكر على الغلاف أنه توفي عام ١٣٣٠هـ، وصحح هذا الجزء وعلق عليه السيد مهدي الاجوردي والسيد هاشم عليه السيد مهدي الاجوردي والسيد هاشم الرسولي والميرزا محمد حسين دانش وهم من قم. يراجع: النوري، حسين، دار السلام، ج١، ص٥١، و المصدر نفسه، ج٣، ط٣، وج٤، ص٢ واجهة الغلاف.

(٢) النوري، حسين الطبرسي، دار السلام، ج١، ص٨.

الإمامية، وبهذا الشأن وبغرض تهدئة الأمور تصدى بعض العلماء للرد على ما جاء بكتاب فصل الخطاب ومنهم الشيخ محمود الطهراني برسالة أسهاها «كشف الارتياب عن تحريف الكتاب» وأرسلها إلى المجدد الشيرازي فأعطاها الأخير إلى الشيخ النوري الذي أجاب عنها برسالة باللغة الفارسية، والعلامة الطهراني في باللغة الفارسية، والعلامة الطهراني في كتابه الذريعة حاول الاعتذار عها جاء في كتاب أستاذه (٣).

٥- معالم العبر في استدراك البحار السابع عشر. كتبه استدراكاً على المجلد السابع عشر من البحار للعلامة المجلسي، ذلك الجزء الخاص بالمواعظ والحكم لكون ان المجلسي لم يجمع كل ما موجود من مواعظ وحكم (١٤)، لذا عمد النوري إلى استقصاء الأحاديث والمواعظ من باقي اجزاء البحار وخارجه وجمعها في كتاب





<sup>(</sup>٣) النوري، حسين الطبرسي، خاتمة مستدرك الوسائل، ج٩، ص٣٤٤.

<sup>(</sup>٤) نظراً لما يحتويه الكتاب من مواضيع قيمة وهامة حقق وطبع بإشراف مركز تراث سامراء التابع للعتبة العسكرية المقدسة، للمزيد ينظر: النوري، حسين الطبرسي، معالم العبر في استدراك البحار السابع عشر، تحقيق جعفر الفتلاوي ورسول كاظم عبد السادة، مركز تراث سامراء.

7- جنة المأوى في من فاز بلقاء الحجة على في الغيبة الكبرى أو معجزته في الغيبة الكبرى أو معجزته في الغيبة الكبرى، وقد ذكر فيه النوري تسعاً وخمسين حكاية أنهى تأليفه في عام لما ورد في المجلد الثالث عشر من البحار للعلامة المجلسي، إذ لم يكرر النوري ما مذكور في البحار، وكان الهدف من كتابة الحكايات في هذا المؤلف هو لإيجاد الارتباط الروحي والقلبي مع الإمام صاحب العصر والزمان في المناهدة المعصر والزمان المناهدة العصر والزمان المناهدة الم

(۱) للمزيد يراجع: النوري، حسين الطبرسي، معالم العبر في استدراك البحار السابع عشر، ص١١\_١٣.

(٢) النوري، حسين الطبرسي، جنة المأوى، ص ٨ ـ ١٣٠. طبعة الحاج محمد حسن الأصفهاني الملقب بـ «الكمباني» امين دار الضرب، وطبع طبعة ثانية في عام ١٣٣٣هـ في طهران، كما طبع في مدينة النجف الأشرف عن مؤسسة السيدة المعصومة مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي، في عام ١٤٢٧هـ – ٢٠٠٦م، وكتبت عليه الطبعة الأولى، تقديم وتحقيق مركز الدراسات في ١٨٥ صفحة. الطهراني، نفسه، يقع الكتاب في ١٨٥ صفحة. الطهراني، أقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٥٥٠. يبدو أن الطبعة التي طبعها الكمباني هي النسخة المخطوطة نفسها، وكذلك الطبعة الثانية في طهران، اما الطبعة المحققة فهي الطبعة المحققة فهي

٧- النجم الثاقب في أحوال الامام
 الحجة الغائب صلوات الله عليه.

كتبه الشيخ النوري باللغة الفارسية، وترجمه وحققه وعلق عليه السيد ياسين الموسوي، ويقع المؤلف بجزئين (٣)، وفي

(٣) الجزء الأول يتكون من خمسة أبواب،

فكان الباب الأول يخص ولادة المهدي للتيلإ والاختلافات في سنة ولادته، اما الباب الثاني فخصصه المؤلف إلى أسماء المهدي وألقابه، في حين خصص الباب الثالث لأوصاف الإمام المهدي وخصائصه، وكان الباب الرابع يتحدث عن اختلاف المسلمين في وجود الأمام المهدي، وأما الباب الخامس فكان بعنوان إثبات أن الإمام المهدي هو الحجة بن الحسن الموعود، اما الجزء الثاني من الكتاب فيتكون من سبعة أبواب تتمة للجزء الأول: عُنون الباب السادس بـ إثبات إمامة الإمام المهدي ومعجزاته الباهرة، اما الباب السابع فيتحدث عن الحكايات والقصص للذين وصلوا إلى خدمة إمام الزمان التيالي، والباب الثامن خصص للجمع بين الحكايات المتقدمة وبين ما جاء في تكذيب مدعى المشاهدة له في الغيبة الصغرى، وكان الباب التاسع يتحدث عن عذر دخول بعض حكايات المستغيثين في الصحاري وغيرها، اما الباب العاشر فكان في ذكر تكاليف العباد لإمام العصر، في حين خصص الباب الحادي عشر للأزمنة والأوقات المختصة بإمام العصر للتِّلْإِ، وكان الباب الثاني عشر خاتمة الجزء الثاني يتحدث عن الاعمال والآداب التي يتمكن



في مؤلفات الأواخر والأوائل»(٣)، ولكون الكتاب يعد من الموسوعات الواسعة التي غالباً ما يتم الرجوع إليها

(٣) النوري، حسين الطبرسي، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، ج١، ط٣، نشر وتحقيق مؤسسة آل البيت على الإحياء التراث، بيروت، ١٤١١هـ \_ ١٩٩١م، ص٦٠. وابواب الكتاب هي الآتي «ابواب مقدمة العبادات، كتاب الطهارة، كتاب الصلاة، كتاب الزكاة، كتاب الخمس، كتاب الصيام، كتاب الاعتكاف، كتاب الحج، كتاب الجهاد، كتاب الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، كتاب التجارة، كتاب الرهن، كتاب الحجز، كتاب الضمان، كتاب الصلح، كتاب الشركة، كتاب المضاربة، كتاب المزارعة والمساقاة، كتاب الوديعة، كتاب العارية، كتاب الاجازة، كتاب الوكالة، كتاب الوقوف والصدقات، كتاب السُكنى والحبيس، كتاب الهبات، كتاب السبق والرماية، كتاب الوصايا، كتاب النكاح، كتاب الطلاق، كتاب الخلع والمباراة، كتاب الظهار، كتاب الايلاء والكفارات، كتاب اللعان، كتاب العتق، كتاب التدابير والمكاتبة والاستيلاد، كتاب الاقرار، كتاب الجعالة، كتاب الايمان، كتاب النذر والعهد، كتاب الصيد والذبائح، كتاب الأطعمة والأشربة، كتاب الغضب، كتاب الشفعة، كتاب إحياء الموات، كتاب اللقطة، كتاب الفرائض والمواريث، كتاب القضاء، كتاب الشهادات، كتاب الحدود، كتاب القصاص، كتاب الديات، وخاتمة الكتاب فيها اثنتا عشرة فائدة. يراجع: المصدر نفسه، ص٦٣ ـ ٦٦.

الكتاب ترجمة للشيخ النوري كتبها المحقق يحوها كتاب الوسائل، ولم تكن مجتمعة ياسين الموسوي واسماها حياة العلامة النوري.

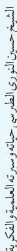
> ٨- رسالة الفيض القدسي في أحوال العلامة المجلسي، انتهى من تأليفه في عام ١٣٠٢هـ \_ ١٨٨٥م، وطبع بمطبعة الكمباني(١).

> ٩ - كتاب مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل. كان من أفضل التصانيف التي كتبها الشيخ النوري، إذ سهر الليالي وأفني نهاره واجهد نفسه في تصنيفه (۲)، وهو على ثمانية عشر جزءاً، طبع ثلاث طبعات، وفي متناول أيدينا الطبعة الثالثة المنشورة في عام ١٤١١هـ-١٩٩١م، ألَّفه بهدف جمع الأحاديث التي لم يتناولها كتاب الوسائل الذي ألفه الشيخ محمد بن الحسن العاملي، إذ قال الشيخ النوري ما نصه «ولكنا في طول ما تصفحنا كتب أصحابنا الأبرار، قد عثرنا على جملة وافرة من الأخبار، لم

الإنسان ببركتها أن يصل لشرف اللقاء بالإمام الحجة عليَّةِ. يراجع: يراجع: النوري، حسين الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج١ و ج٢.







<sup>(</sup>١) الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) الأوردبادي، المصدر السابق، ٢٧٠.

من الباحثين ولتعدد أبواها وفروعها ارتأت مؤسسة آل البيت للنشر، أن تفهرس الكتاب، فوضعته بثلاثة مجلدات ضمت بين دفتيها فهرساً خاصاً بالآيات القرآنية، وفهرساً بمتون الكتب الساوية، وآخر بالأحاديث القدسية، وغيره خاصاً بأحاديث المعصومين علمُوَلِاً، وفهرساً للآثار، وفهرساً بالأعلام، وفهرساً بالأمم والجماعات، وأفردت فهرساً آخر بالأماكن والبقاع، وفهرساً بالوقائع والأيام، وغيره بالأطعمة والاشربة، وفهرساً بالملابس وأدوات الزينة، وغيره بالأبيات الشعرية، وفهرساً بالمعادن، وأفردت آخر للحيوانات، وختمته بفرس مصادر التأليف والتحقيق(١).

أجزاء فإنها تنم عن سعة اطلاع الشيخ النوري في عالم الرواية، وتكشف عن مدى قابليته على تتبع كل شاردة وواردة من بعض الأبيات(٥): روايات أهل البيت (٢) عله المُكِلانُ، وهذا يمكن

> (١) مؤسسة آل البيت علم الأحياء التراث، فهارس مستدرك الوسائل لخاتمة المحدثين الميرزا الشيخ حسين النوري الطبرسي، ج١ ص٦ - ٨؛ وكذلك يراجع: ج٢ وج٣ من الفهارس.

> (٢) للمزيد يراجع: النوري، حسين الطبرسي، خاتمة مستدرك الوسائل، ج١، ص ١١ ـ ١٦.

وصف الخاتمة على أنها المرآة العاكسة لعلمية الشيخ النوري و نبوغه بعلم الحديث فضلاً عن أنها تعكس شخصيته في التأليف واختيار الأحاديث النادرة التي لم يتطرق إليها من كتب قبله بهذا المضمار.

١٠ - كشف الاستار عن وجه الغائب عن الأبصار الله . وكان سبب تأليف هذا الكتاب هو جواب على القصيدة التي بعثها بعض من علماء أهل السنة إلى علماء الشيعة في النجف الاشرف، والتي فيها بعض الشبهات في أصل ولادة الإمام المهدى عَلَيْكِ وَانْكَارُ وَجُودُهُ (٣)، وَأُورُدُ فِي مَقَدَمَةُ الكتاب قصيدة يثبت فيها إمامة الأئمة الاثنى عشر علم الله الله وأن المهدي عجل الله فرجه الشريف هو الإمام الثاني عشر، أما خاتمة الكتاب التي جُمعت بتسعة وأنه مولود حي موجود بالأدلة الواضحة من الكتاب والسنة والعقل(١)، وضمّت القصيدة خمسة وعشرين بيتاً ونورد منها

(٣) النوري، حسين الطبرسي، دار السلام، ج١،

ص٩.

(٤) الميلاني، على الحسيني، المصدر السابق، ص۲٦.

(٥) للاطلاع على بقية الأبيات يراجع: الحلي، أحمد على مجيد، المصدر السابق، ص١٢٧ - ١٣٠. وللكتاب طبعتان: الأولى كانت بتحقيق السيد

iro)

واحد وطبع المؤلف مرتين (٢)، ويعد هذا الكتاب من الكتب النادرة والجريئة في العرض، إذ سلط الأضواء في أكثر ما تناوله من أمور على الآثار السلبية التي قد تتركها قراءة العزاء على الفرد والمجتمع وعلى المذهب والدين فيها لم تكن القراءة مهذبة وواعية، وفيها اخلاص وصدق في ما ينقله الخطيب في مواعظه وخطاباته فتكون اساس نجاح قراءة العزاء وبلوغها الأهداف المرسومة (٣).

17- شاخه طوبى، وهو باللغة الفارسية (١٤)، استدرك فيه الشيخ النوري وحاول تعديل الاخطاء التي وقع فيها المجلسي بمؤلفه تحفة الزائر، ولم يكتمل بسبب وفاته، واكمله من بعده الشيخ

(٢) المصدر نفسه.

(٣) للمزيد عن هذا الكتاب يراجع: العلامة حسين النوري الطبرسي، اللؤلؤ والمرجان في آداب أهل المنبر، ص٥-١١. طبعته الأولى عربت بواسطة الشيخ ابراهيم البدوي، مطبعة دار البلاغة، بيروت، ١٤٢٣هـ – ٢٠٠٣م، والكتاب فيه خطأ على الغلاف، إذ ذكر بأن النوري توفي عام ١٣٣٠هـ – ١٩٠٣م، بينها الصواب أن وفاته كانت عام ١٣٣٠هـ – ١٩٠٣م.

(٤) الميلاني، علي الحسيني، المصدر السابق، ص٢٦؛ النجفي، علي الفاضل القائيني، المصدر السابق، ص٤٢٤. أَيا عُلَمَاء العَصْرِ يَا مَنْ لَهُمْ خُبْرُ بكُلِّ دَقيقٍ حَارَ من دونه الفكْرُ لَقَدْ حَارَ منَّي الفِكْرُ بالقائِم الذِي

تَنَازَعَ فَيْهِ النَّاسُ واشْتَبَهَ الأَمْرُ فَمِنْ قِائلِ فِي القِشْرِ لُبُّ وُجُوْده

ومِنْ قائِلِ قَدْ ذُبَّ عَنْ لُبِّه القِشْرُ.

11- سلامة المرصاد وهي رسالة باللغة الفارسية ضمت بين دفتيها اذكار زيارة عاشوراء واعيال زيارة مقامات مسجد الكوفة غير ما هو شائع من اعيال معروفة بين الناس والموجودة في المزارات المشار إليها(۱).

١٢ - اللؤلؤ والمرجان، في آداب أهل
 المنبر، ألّفه الشيخ النوري قبل وفاته بعام

على الحسيني الميلاني، طبعت في مكتبة نينيوى الحديثة، طهران، وكانت خالية من سنة الطبع، كما طبع الكتاب طبعة ثانية عن مطبعة الخيام، في قم المقدسة عام ١٤٠٠هـ – ١٩٧٩م، أما الثالثة فكانت من تحقيق أحمد علي مجيد الحلي، وطبعت في مكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، كربلاء المقدسة العراق، بيروت، عام ١٤٣١هـ – ٢٠١٠م.

(١) الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٥٢ه. عباس القمى بعد عام واحد من وفاة استاذه النوري، وطبع ثلاث مرات ويعد هذا المؤلف آخر تصانيف النوري(١).

١٤ - البدر المشعشع في ذرية موسى المبرقع، أنهى النوري تأليفه في عام ١٣٠٨هـ \_ ١٨٩١م، وهو نسخة حجرية وعليه تقريظ المجدد الشيرازي، اهدى نسخة منه إلى الميرزا محمد الطهراني والنسخة موجودة في مكتبته بسامراء(٢).

١٥- الاربعونيات: وهي مقالة مختصرة كتبها النوري على هامش نسخة الكلمة الطيبة (٣).

١٦ - رسالة في آداب المجاورة (مجاورة مشاهد الأئمة علم المُثلِثُ)، وهذا الكتاب من أمالي العلامة الميرزا حسين بن محمد تقى النوري الطبرسي، أراد النوري من تأليفه أن يضع واجبات لحفظ الجوار عامة، وجوار المعصوم خاصة، لما لهذا الأمر من أهمية ووجوب إلزام النفس «لقيام بالواجب المصدر السابق، ص١٥٤.

> (١) الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٥٥٦.

> > (٢) المصدر نفسه.

(٣) يراجع: النجفي، على الفاضل القائيني، المصدر السابق، ص٤٢٤؛ الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص ٤٥٥.

العام أولاً، ولمكانة الجار ومقامه ثانياً»، فللأماكن المقدسة حرمة من الواجب علينا ان نقدسها ونعظمها ونحسن مجاورتها، وتجنب هتك حرمتها، واشتمل الكتاب على مفردات منها: ترجمة لحياة الشيخ النوري ومنهجه العبادي ومجالسه في الوعظ والارشاد، ومختصر لترجمة الشيخ محمد الحسين آل كاشف الغطاء، وغيرها من المفردات المنهجية(٤).

١٧ - ديوان شعر باللغة الفارسية سماه «المولودية» وهو مجموعة قصائد نظمها بشأن مواليد الأمة، ويحتوي الديوان على قصيدة مدح سامراء فضلاً عن قصيدة مدح قالها بحق الإمام صاحب الزمان عام ١٢٩٥هـ ١٨٧٨م (٥).

(٤) النوري، حسين الطبرسي، رسالة في آداب المجاورة «مجاورة مشاهد الأئمة عليَــَاكُمُ"، ص٧ - ١٦؟ آل كاشف الغطاء، محمد الحسين،

(٥) النوري، حسين الطبرسي، دار السلام، ج١، ص٩. حررها ونقلها إلى العربية: العلامة الشيخ محمد الحسين آل كاشف الغطاء، تحقيق: محمد حسن الوكيل، مراجعة وتصحيح: وحدة التحقيق في مكتبة العتبة العباسية المقدسة في قسم دار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة، كربلاء، طبع في مطبعة مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، كربلاء المقدسة \_ العراق، بيروت \_ لبنان.

على كتابنا فصل الخطاب، والحواشي على المسائل، واخبار حفظ القران(٢).

وهنالك بعض المؤلفات التي لم تتم بسبب وفاة الشيخ النوري، وهي:

مستدرك مزار البحار، وحواشي على رجال أبي على، وترجمة المجلد الثاني من دار السلام إلى اللغة الفارسية(٧). ويذكر أن تلميذه الشيخ القمي أكمل بعضها.

#### ثانياً: نشاطاته السياسية:

لم يقتصر نشاط الشيخ حسين النوري على الجوانب العلمية فحسب، بل كان له إلى جانب ذلك نشاط سياسي، اكتسبه من خلال ملازمته للسيد المجدد الشيرازي في والصحيفة الرابعة السجادية، وظلمات سامراء، فقد واكب الشيخ حسين النوري الهاوية، ورسالة في ردّ بعض الشبهات مدة تاريخية حرجة، تمثلت بالغزو الثقافي والاقتصادي والفكري والسياسي الذي تبناه الاستعمار على الأمة الإسلامية، فقد

(٥) الميلاني، على الحسيني، المصدر السابق، ص۲٦.

(٦) الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج٢، ص٥٥٥ - ٥٥٥.

(٧) تلك المؤلفات ذكرها الشيخ النوري قبل وفاته وكان ذلك في عام ١٣١٩هـ - ١٩٠٢م (٤) الزركلي، خير الدين، المصدر السابق، يراجع: النوري، حسين الطبرسي، خاتمة مستدرك الوسائل، ج٩، ص٣٤٧ - ٣٤٦.

١٨ - رسالة ميزان السهاء في تعيين مولد خاتم الأنبياء، وكان باللغة الفارسية، بدأ توضيح المقال<sup>(٥)</sup>، وتحية الزائر، واجوبة الشيخ تأليفه في عام ١٢٩٩هـ ـ ١٨٨٢م بطهران بالتماس من أستاذه العلامة الكني، وفرغ منه بتاریخ ۱۳۰۸هـ ـ ۱۸۹۱م، وطبع في طهران<sup>(١)</sup>.

> ١٩ - الكلمة الطيبة كتبت باللغة الفارسية، وطبع في الهند(٢).

> • ٢ - فهرس كتب خزانته، رتّبه الشيخ النوري على الحروف الهجائية (٣).

> ٢١- رسالة مختصرة باللغة الفارسية عن مو اليد الأئمة علي الأرد).

وغيرها من المؤلفات التي لم نعثر عليها مثل: الصحيفة الثانية العلوية، ٣٣٤ هـ - ٢١٠٢م.

(١) الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٥٥٥.

(٢) الحلي، أحمد على مجيد، مقدمة كتاب كشف الأستار، المصدر السابق، ص٦٦.

(٣) الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٥٥٥؛ الميلاني، علي الحسيني، المصدر السابق، ص٢٦.

ص۸٥٧.



استفاد الغرب من الضعف الذي عم كان مرتبطاً بزعيم ثورة التنباك الشيخ فضل حكام البلدان الإسلامية مع غياب التفكير ووجود المريدين الذين كانت لديهم الرغبة في تقليد الغرب، وهذا دون شك يصب لتحقيق أهدافه.

> وفي تلك الحقبة الزمنية التي عايشها الشيخ النوري، عاصر حدثاً مهاً شكل غاية في الأهمية بالنسبة لتاريخ إيران السياسي والاقتصادي والاجتماعي، لما له من تأثير على تلك الجوانب، إذ تمثل بـ ثورة التبغ والتنباك(١)، التي حدثت في عام ۱۳۰۷هـ ـ ۱۸۹۰م(۲)، وسجلت بعض المصادر بأن دور الشيخ النوري في ذلك

(١) صدرت الفتوى بتاريخ كانون الأول عام ١٨٩١م بتحريم الدخان وكان نصها» التدخين حرام وبمثابة محاربة لإمام الزمان» وانتشرت في مدن إيران بسرعة البرق، إذ أنها انتشرت بداية بين الناس في طهران والمناطق القريبة منها بعد وصولها بساعات. يراجع: مجذوب، طلال، إيران من الثورة الدستورية حتى الثورة الإيرانية ١٩٠٦\_١٩٧٩، ص ١٠٤\_١٠٠٥

(٢) للمزيد يراجع: مجذوب، طلال، المصدر السابق، ص١٠٢ ـ ١٠٤. للمزيد من التفاصيل عن احداث انتفاضة التبغ والتنباك يراجع: البديري، خضير، إيران في ظل أحداث انتفاضة التبغ والتنباك ١٨٩٠ \_ ١٨٩٢ م دراسة في السياسة الداخلية، ص١٨٩ ـ ٢٢١.

الله النوري الذي يعد من أبرز علماء طهران الذين كان لهم دور بارز في تلك الثورة من جانب، ومن جانب آخر أن الشيخ في صالح الاستعمار ويمثل أرضية خصبة حسين النوري يكون خال الشيخ فضل الله النوري، فالأخير ابن أخت الشيخ حسين النوري وزوج ابنته، وبذلك كانت العلاقة متينة بالشيخ النوري الذي يعد اليد اليمني لزعيم الثورة المرجع المجدد الشيرازي<sup>(٣)</sup>.

ولكون الشيخ حسين النوري كان يتمتع بمكانة كبيرة ومميزة لدى المجدد الشيرازي، فهو من أعاظم اصحابه وكبرائهم، كان يوكل إليه أهم الأمور وفي أغلب الأحيان يصدر الأمر عنه، فكانت أغلب المراسلات الخاصة التي تصدر من الحوزة العلمية في سامراء إلى البلدان التي تستفتى الشيرازي من اجوبة على الاستفسارات تصدر عنه وتكتب ىقلمە(؛).

أما عن ثورة التبغ والتنباك بوصفها حدثاً مهماً وقع في إيران، وأن الشيخ النوري كان في حينها يقطن في (٣) النوري، حسين الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج١، ص٢٤.

(٤) النوري، حسين الطبرسي، دار السلام، ج١، ص٧.

الدين في مدينة طهران وكان الميرزا محمد حسن الاشتياني هو المرجع المتصدي في طهران فقصدوا داره وسألوه عن فتوى تحريم التبغ والتنباك، وفي تلك الأثناء كان الاشتياني هو الآخر ينتظر وصول الفتوى من زعيم الحوزة العلمية في سامراء السيد المجدد الشيرازي، وقد كثر الحديث عن تلك الفتوى وانتشر خبرها بين المجتمع الطهراني حتى اثار ذلك الحديث امتعاض الحكومة الإيرانية، وبغية منع التجمع

طهران الذين لم يجدوا بدأ من التوجه لعلماء

وفي خضم تلك الأوضاع المرتبكة وصلت فتوى الشيرازي إلى آية الله الاشتياني في طهران، فقرأها مسرعاً على جمهور الناس المجتمعة حول بيته، ومن ثم أمر بقراءتها من على المنابر، ولم ينته الليل إلا والفتوى قد انتشرت في طهران، ولم

ورغبة في عدم الانفلات الامنى اصدرت

السلطات الحاكمة امراً منعت فيه الحديث

الخاص بفتوى التحريم واصدرت عقوبة

بحق كل من يتحدث بذلك، ولم تكتفِ

حكومة إيران بذلك بل نشرت أخباراً بين

الناس على أن المجدد الشيرازي لم يحرم

ذلك مطلقاً<sup>(٣)</sup>.

(٣) النوري، حسين الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج١، ص٢٨ ـ ٢٩.

مدينة سامراء بجانب استاذه الشيرازي الذي يعد المتصدى للحركة آنذاك، لأن العرف السائد في الدولة القاجارية هو حصر التصدى للقضايا السياسية والبت بها بشخص المراجع والمجتهدين الذين يجاورون الحدث، وعلى هذا الاساس عد السيد المجدد الشيرازي قائداً للثورة، ومن هنا جاء دور الشيخ النوري في ذلك من خلال قربه من استاذه المرجع وانه بالنسبة للأخرر يعد اليد اليمني له(١).

فبعد ان منحت حكومة ناصر الدين شاه القاجاري(٢) امتياز التبغ والتنباك لبريطانيا، امتعض أغلب سكان المدن الإيرانية ومن بينهم سكان مدينة

(١) النوري، حسين الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج١، ص٢٥.

(٢) ناصر الدين شاه: هو ناصر الدين بن محمد على شاه بن عباس ميرزا بن فتح على شاه، ولد عام ١٨٣١م، صار ولياً للعهد وحاكماً على اقليم أذربيجان بسن السابعة عشر قبل توليه العرش، توج شاهاً على إيران للمدة الممتدة بين تشرين الأول عام ١٨٤٨ وأيار عام ١٨٩٦، تم اغتياله على يد محمد رضا كرماني أحد اتباع السيد جمال الدين الافغاني عام ١٨٩٦. للمزيد من التفاصيل يراجع: بامداد، مهدي، شرح حال رجال إيران در قرن ۱۲ و ۱۳ و ۱۶ هجري، ص۲٤٦ \_ ۲۷۰؛ مكاريوس، شاهين، تاريخ إيران، ص ۲۶۲\_۲۰۲.



يكتفِ الاشتياني بذلك بل امر بنسخها<sup>(۱)</sup> وتعميمها على معظم المدن الإيرانية، وبعد أن علمت السلطات الإيرانية نشرت قواتها الأمنية واخذت تجمع الفتاوي إلا أنها لم إلى دار اية الله الاشتياني نفسه وطلبوا منه تسليمهم نسخة الفتوى الأصلية وبدل ان يعطيهم الفتوى طلب منهم أن يكتبوا فبادر بتلك المهمة الاهالي في طهران وفي بعض المدن الإيرانية فكتبوا عدة برقيات وتأكيدها(٣).

وبعدأن وصلت البرقيات إلى المرجع المجدد الشيرازي بشأن الفتوى، طلب من الشيخ النوري الرد على تلك البرقيات، وامتثالاً لأوامر استاذه كتب النورى رسائل كانت جواباً على الأسئلة الموجهة

(١) قدرت تلك الأعداد بها يقارب ١٠٠,٠٠٠ مائة الف نسخة. وهذا عدد مبالغ فيه يبدو ان العدد المطبوع لم يكتمل بتلك الليلة فقط وانها خلال أيام أخرى.

من الاهالي الإيرانيين، فكانت الرسالة الأولى موجهة إلى الشيخ فضل الله النوري هذا نصها: «جناب شريعتمدار الآقا الشيخ فضل الله النوري سلمه الله تعالى. سأل تنجح بذلك (٢)، ثم ذهبت القوات الأمنية جماعة من أهالي طهران عن حكم حضرة حجة الإسلام في خصوص الدخانيات، وهو عجيب. نعم الحكم قد صدر منه، وسوف يصلكم مرة أخرى بخطه المبارك إلى سامراء حيث مقر المرجع الأعلى، بالبريد. حسين النوري ١٤٠١، وبعد وصول تلك الرسالة إلى طهران انهالت البرقيات من علماء باقى المدن الإيرانية إلى سامراء بشأن تلك الفتوى ليقفوا على صحتها يستعلمون من المجدد الشيرازي بشأن تحريم الدخان، فتولى الاجابات عن تلك البرقيات الشيخ حسين النوري، وبهذا الشأن كتب النوري إلى مدينة يزد وكان السيد على المدرس أمام جماعتها آنذاك ما نصه: «يزد. إلى جناب القائم على حفظ الشريعة الاقا المير السيد علي المدرس دام علاه، من المعلوم اطلاعكم على تفاصيل الاحكام المحكمة لحضرة المستطاب حجة الإسلام دام ظله العالي بحرمة استعمال الدخان بأي نحو كان. ولكن الحكم المذكور باق لحد الآن. وافاد انه مالم يتحقق عنده على نحو التحقيق رفع الامتياز بالمرة من الداخل والخارج. وما لم يعلن جديداً

<sup>(</sup>٢) الوردي، على، لمحات اجتماعية من تاريخ العراق الحديث، ج٣، ص١٠٦.

<sup>(</sup>٣) النوري، حسين الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج١، ص٢١.

<sup>(</sup>٤) نقلاً عن: المصدر نفسه، ص٣١.



#### المبحث الرابع

ما قيل في حق الشيخ حسين النوري و مكانته.

#### أولاً: ما قيل في حقه.

يتفق كل الذين كتبوا عن شخصية الشيخ حسين النوري حتى من كان يشكل عليه، على أنه يمتاز بأخلاق عالية وصلاح حتى أنهم وصفوه بأعلى الصفات، وفي هذا الشأن كتب عنه تلامذته الذين خلوا من علمه، ومنهم تلميذه الشيخ آقا بزرك الطهراني الذي وصفه بأنه «إمام أئمة الحديث والرجال في العهود المتأخرة ومن أعاظم علماء الشيعة وكبار رجال الإسلام في هذا القرن»، ويقول عنه أيضاً «بأنه كان أحد نهاذج السلف الصالح التي ندر وجودها في هذا العصر، فقد امتاز بعبقرية فذة وكان الشيخ النوري من اصحاب المواهب النادرة والملكات المميزة التي أهلته ليكون في طليعة العلماء الشيعة، إذ كرس حياته لخدمة الدين والمذهب، وأن حياته من الصفحات المشرفة بالأعمال الصالحة، فهو ذو شخصية فذة جعلته خالداً على مر الأيام فكان مرجعاً للمؤلفين والمؤرخين للاستفادة والاشادة بغزارة فضله»، ويذكر الطهراني بأن شيخه النوري «نذر نفسه

برفع الحكم السابق، فإن حكم الحرمة باق ويجب الاجتناب، ولا يرخص في ذلك وسوف يصل لكم خطه المبارك بهذا المضمون. حسين النوري»(١).

كم كتب الشيخ النوري إلى سبزوار، «ليد الميرزا ابراهيم الشريعتمدار في سبزوار: سبزوار، إلى جناب المستطاب عماد الإسلام الاقا الحاج الميرزا ابراهيم الشريعتمدار دام علاه، لأجل تدخل الأجانب ببلاد الإسلام فقد حكم حضرة حجة الإسلام دام ظله العالى بحرمة استعمال مطلق الدخانيات بأي نحو كان، ومن الطبيعي فقد وصلكم انه لمحض أعلاء الكلمة الحقة، وما زال حكم الحرمة باقياً وما لم يتحقق عنده رفع يدهم وتدخلهم من الداخل والخارج، فانه لا يعلن السماح، ويبقى حكم الحرمة. ويلزم الاجتناب، ولا رخصة فيه. حسين النوري<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>١) النوري، حسين الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج١، ص٣١ ـ ٣٢. (٢) نقلاً عن: المصدر نفسه، ص٣٢.

عن تأدية حقه»<sup>(۲)</sup> .

كها وصفه الشيخ القمى وهو من أبرز تلاميذه قائلاً: «شيخنا الأجل الاعظم ... خاتم الفقهاء والمحدثين وشيخ الإسلام والمسلمين، ... وجامع شمل الأخبار صاحب التصانيف الكثرة الشهيرة والعلوم الغزيرة الباهرة بالرواية والدراية والرافع لخميس المكارم أعظم راية (۳)، كما قال إنّ شيخه النورى كان يمتاز بسرعة الكتابة، ولديه ذاكرة رهيبة، وأنه يحسن فنون علم الحديث ومتبحر بمعرفة الرجال ولإحاطة بالأقوال، وكان مطلع على دقائق الآيات والأخبار وكان يمتلك ملكة استخراج الأخبار من بطونها مضى على فراقنا خمس وخمسون سنة، بيسر، وأنه حريص على عدم اضاعة وقته بلا فائدة، لاسيها جمع الاخبار المتفرقة الخاصة بالأئمة الأطهار، كما كان واعضاً للآخرين بأفعاله وأقواله، ولا يغادر أحد مجلسه إلا مستفيداً بشيء جديد (٤).

وقال في حقه الشيخ محمد حسين

(٢) الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٤٣٥.

(٣) القمى، عباس، الكنى والألقاب، ص٧ - ٩.

(٤) القمى، عباس، الفوائد الرضوية، ج١، ص ٢٦٣ - ٢٦٤؟ آل كاشف الغطاء، المصدر السابق، ص ۱۵۳.

لخدمة العلم وانه كان يقضى وقته بالبحث والتنقيب وجمع الشذرات والأحاديث المتشتتة وترتيبها وتأليف شوارد السيّر»، كما يذكر بأنه شُمل بلطائف الله ونعمه فيما يعد ويكتب عن تراث أهل البيت، إذ يقول «يخيل للواقف على أمره أن الله خلقه لحفظ البقية الباقية من تراث آل محمد عليم المالي (١٠).

كما ذكر الشيخ الطهراني، بأنه يقف في رهبة وخشوع عندما يتذكر النوري، فبعد خمسة وخمسين عاماً على وفاة استاذه النورى يقول: «ارتعش القلم بيدي عندما كتبت هذا الاسم، واستوقفني الفكر عندما رأيت نفسي عازماً على ترجمة استاذي النوري، وتمثل لي بهيئته المعهودة بعد أن فخشعت اجلالاً لمقامه، ودهشت هيبته له، ولا غرابة فلو كان المترجم له غيره لهان الأمر، ولكن كيف بي وهو من أوائل الابطال غير المحدودة حياتهم واعمالهم، اما شخصية كهذه الشخصية الرحبة العريضة فمن الصعب جداً ان يتحمل المؤرخ الأمين وزر الحديث عنها، ولا أرى مبرراً في موقفي هذا سوى الاعتراف بالقصور

(١) الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٥٤٥.

بقدر كبير وشأن عال بين أقرانه وبترويج أمور المذهب الجعفري وتشييد بنيان الطريقة الاثنى عشرية ونشر أخبار وآثار أهل بيت العصمة عله المالي ولم يصل أحد من معاصريه لما وصل إليه النوري في التبحر بعلمى الحديث والتفسير ومعرفة أحوال الرواة وطبقات رجال الاسناد وتراجم علماء الإسلام، ويذكر بأن الشيخ النوري قد أحيى سنة الرسول عَلَيْوالله بها استخرجه واستقصاه من الأحاديث والاصول»، واسترسل قائلاً عنه «بأنه العالم الفقيه الفاضل والمحدث الكامل محل الثقة

> ووصفه المؤرخ الشيخ الميرزا محمد علي المدرس بأنه «عالم رباني، خاتم الفقهاء والمحدثين، ناشر آثار الأئمة الطاهرين، من ثقات الاعيان ومن أكابر علماء الإمامية الاثنى عشرية في أوائل القرن الرابع عشر الهجري، يمتاز بفقهه وتفسيره، مشهور بمقامه القدسي، والورع والتقوى والعبادة، ولا يهاثله أحد في علم الحديث والتفسير،

> والاعتماد المؤتمن ثقة الانام مجدد الاحكام

نائب الامام علي (٤).

كاشف الغطاء إنه «علامة الفقهاء من ذلك، إذ وصفه بأنه «من أعاظم العلماء والمحدثين وجامع اخبار الأئمة الاطهار، حائز علوم الأولين والآخرين حجة الله على اليقين، عقمت النساء ان تلد مثله، وتقاعست اساطين الفضلاء، فلا يداني أحد فضله ونبله، التقى المعجب ملائكة السماء بتقو اه»(١).

> اما السيد محسن الأمين فقال فيه: بأنه كان عالماً فاضلاً محدثاً متبحراً في علمي الحديث والرجال عارفأ بالسير والتاريخ منقباً فاحصاً ناقهاً على أهل عصره بسبب عدم اعتنائهم بعلمي الحديث والرجال، وكان وحيد عصره في الاحاطة والاطلاع على الاخبار والآثار والكتب وجمع نفائس المخطوطات(٢)، ووصفه الشيخ حرز الدين بأنه كان العالم الفاضل الجامع الثقة الجليل، عالماً ملماً بعلم الرجال والحديث(٣).

> ولم يكن وصف النوري ومدحه حكراً على تلاميذه ومن عاصره، بل كان للمؤرخ الإيراني اعتاد السلطنة نصيب





<sup>(</sup>٤) نقلاً بتصرف عن: النوري، حسين الطبرسي، النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، ج۱، ص۸۵.

<sup>(</sup>١) نقلاً بتصرف عن: الميلاني، علي الحسيني، المصدر السابق، ص ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الأمين، محسن، أعيان الشيعة، ج٢، ص١٤٣.

<sup>(</sup>٣) حرز الدين، محمد حسين، المصدر السابق، ج۱، ص۲۷۱.

يرجحونه على المجلسي »(١).

وقال في حقه السيد الخميني بأنه البيت المُبَلِّرُ (٢)، وعلى هذا النحو كانت والأشراف واستقبال الوفود والعلماء كل عبارات الوصف من الذين كانت الوافدين إلى سامراء، وإلى جانب ذلك الطبقات.

#### مكانته لدى المجدد الشيرازي

كان للشيخ حسين النوري مكانة خاصة لدى استاذه المجدد الشيرازي، إذ كان لا يسميه أو يناديه إلا بحاج اقا احتراما له، إذ كان مقرباً إليه ويستأنس برأيه، فصار من أعاظم اصحابه وكبرائهم، وللثقة

ومعرفة طبقات وأحوال المحدثين والرواة، التي اعطاها الشيرازي للشيخ النوري وتراجم أحوال علماء الإسلام، وقلما وفق أخذ يوكل إليه أهم الأمور، كالمراسلات أحد إلى رتبته في الخدمات الدينية، وختم الخاصة بفتاوي الحوزة العلمية إلى البلدان وصفه بأنه من أعاظم أساتذة عصره التي تتبع مرجعية العراق، وفي الغالب تُكتب الفتاوي بخط يده<sup>(٣)</sup>.

ولم يقتصر تكليف الشيخ النوري المولى العالم الزاهد العابد الفقيه المحدث على ذلك فحسب، بل اعطاه المجدد يندر نظيره، له اهتمام بالسير والرجال الشيرازي ميزة خاصة ميزه بها عن طلابه وله اسهامات في نشر أحاديث آل الآخرين، إذ أوكل إليه زيارة العلماء لهم علاقة به وغيرهم فالكل يتفق على أنه كان من بين المهام التي انبطت به هي تنظيم كان الوحيد في عهده يمتلك ميزة الاطلاع رواتب طلاب الحوزة وزيارة المرضى والاحاطة على الأخبار والسير، وعلم وتفقدهم وتوفير احتياجاتهم، وتجهيز الموتى وتشييعهم، وتنظيم مجالس العزاء والاعمال الخاصة بالإمام الحسين التلان، وبعد ان توفي استاذه المجدد الشيرازي بعامين \_ أي عام ١٣١٤هـ \_ ١٨٩٦م \_ ترك النوري سامراء ورجع إلى النجف الأشرف وكان عازماً على البقاء هناك حتى توفي فيها(٥)، على أثر اصابته بالإسهال

<sup>(</sup>١) نقلاً عن: ميرزا محمد على المدرس، ريحانة الأدب، ج٣، كتاب فروشي خيام، ص٣٨٩.

<sup>(</sup>٢) الخميني، روح الله الموسوي، الأربعون حديثاً، ص٢٤.

<sup>(</sup>٣) النوري، حسين الطبرسي، دار السلام، ج١، ص٧.

<sup>(</sup>٤) الطهراني، آقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر، ج١٤، ص٤٩٥ \_ ٥٥٠.

<sup>(</sup>٥) النوري، حسين الطبرسي، خاتمة مستدرك

#### الخاتمة

أبرزت لنا الحقائق التاريخية، أن الشيخ النوري عد من أبرز أعلام الفكر الإسلامي في القرن الرابع عشر الهجري، إذ تميز بعلوم الحديث والرجال ومؤلفاته شاهد على ذلك، فكان يدقق بأبسط الأمور ويجمع الشذرات الشارة التي لم يوفق العلماء الذين سبقوه بالكتابة بعلم الرجال من جمعها واحصائها.

برَّزت مؤلفات الشيخ النوري شخصيته العلمية ونبوغه في علم الحديث، وكانت عبارة عن لوحة فنية معبرة عن يتضح مما سبق ان دور الشيخ شخصيته العلمية، التي امتلكها منذ نعومة اظفاره، والذي جاءت من نتاجات متراكمة تكونت لديه من خلال اسفاره (١) النوري، حسين الطبرسي، دار السلام فيها لطلب العلم، كما انه كان شديد الحرص على وقته، إذ أفني حياته مجدًّا في عدم هدر وقته بغير القراءة والكتابة، فكان يخصص

والقيء بسبب تناوله طعاماً محبوساً النوري جاء من خلال الثقة التي منحت له بحرارته (١) وكان من الذين اصابوا بذلك من استاذه زعيم الحوزة المجدد الشيرازي، من جماعته ومرافقيه ما يقارب العشرين فهو من أعطاه ذلك الحق في التدخل شخصاً جميعهم تعافوا، إلا الشيخ النورى في أغلب القضايا، إلى جانب ذلك عد فأنه اصابته الحمى من جراء مرضه فتوفي الشيخ النوري من الثقات وانه على صلة في ليلة الاربعاء ٢٧ من شهر جمادي الثانية بزعيم الثورة في إيران، ومن هنا جاء دوره ٠ ١٣٢ هـ ـ ١٩٠٢ و دفن بوصية منه بداخل السياسي. إحدى غرف صحن أمير المؤمنين التلكافي ولموته أثر بالغ لدى العامة والخاصة لا سيها العلماء ورثاه اغلب الشعراء ومنهم الشاعر الشيخ محمد الملا التستري، إذ أرخ وفاته عندما قال:

مضى الحسين الذي تجسد من

نور علوم من عالم الذر قدس مثوی منه حوی علماً مقدس النفس طيب الذكر

أوصاف عطرت فانشقنا منهن تاریخه (شذی العطر)<sup>(۲)</sup>.





الوسائل، ج٩، ص٣٤٣ - ٣٤٤.

يتعلق بالرؤيا والمنام، ج١، ص ٦.

<sup>(</sup>٢) النوري، حسين الطبرسي، دار السلام، ج١، ص۲.

# المصادر والمراجع:

# أولاً: المخطوطات.

١- آل كاشف الغطاء، محمد الحسين، بعد القرآن الكريم، فضلاً عن أنه تصدى العبقات العنبرية في الطبقات الجعفرية، منشورات مكتبة الإمام كاشف الغطاء العامة، النجف الأشرف، ج٢، ١٤٣٢ هـ-۱۱۰۲م.

ثانياً: الكتب.

# أ: الكتب باللغة العربية.

١) الاردكاني، كمال صحرائي وآخرون، مباني فقه الحديث في سفينة البحار عند الشيخ عباس القمى في مجال ايجاد أسرة الحديث، الكلية الإسلامية الجامعة، العدد٤٥، الجامعة الإسلامية، النجف الاشرف، ٢٠١٩، ج١.

٢) الأمين، حسن، دائرة المعارف

٣) الأمين، محسن، أعيان الشيعة، دار التعارف للمطبوعات، ببروت، ۲۰۶۱هـ- ۱۹۸۶م، ج۸.

٤) الأميني، محمد هادي، معجم رجال الفكر والأدب خلال ألف عام، مطبعة الآداب، النجف، ١٣٨٤هـ \_

# لهم أغلب أوقاته.

اهتم الشيخ النوري بحفظ تراث أهل البيت علم الله الذي يمثل المصدر الثاني لارتقاء المنبر الحسيني بغية توجيه المجتمع وعدم فسح المجال للجهلة بقواعد المنبر من أن يضللوا الناس.

كان للثقة التي منحها اياه السيد الشيرازي دور كبير في تصدي الشيخ النوري للكثير من القضايا الفقهية والعلاقات والروابط الاجتماعية والاشراف على رواتب طلاب الحوزة فضلاً عن الإشراف على الحقوق الشرعية، وإلى جانب ذلك كان له دور واضح في حركة السيد الشيرازي التي قادها ضد الاستعمار البريطاني من خلال نشاطاته وكتابة المراسلات بخط يده، وهو مهذا يعد من أعاظم علماء عصرة لا سيما في مجال الإسلامية الشيعية، دار التعارف التأليف بتخصص الفقه وعلوم الحديث للمطبوعات، بيروت، ٢٠٠١، ج٢. وتراجم الرجال.





قاموس ترجم لأشهر الرجال والنساء

١٢) الصدر، على الحسيني، تكملة أمل الأمل، تحقيق: أحمد الحسيني، مطبعة الخيام، قم، ٢٠٦هـ ـ ١٩٨٥م.

١٣) الطهراني، اقابزرك، الذريعة إلى معارف الرجال في ترجمة العلماء والأدباء، تصانيف الشيعة «المقدمة»، دار الاضواء،

١٤) الطهراني، اقا بزرك، طبقات ٨) الحلى، أحمد على مجيد، مقدمة أعلام الشيعة: الكرام البررة في القرن كتاب كشف الأستار عن وجه الغائب الثالث بعد العشرة، دار إحياء التراث عن الأبصار، مكتبة ودار مخطوطات العربي، بيروت، ١٤٣٠هـ، ٢٠٠٩م،

١٥) الطهراني، اقا بزرك، طبقات أعلام الشيعة: نقباء البشر في القرن الرابع ٩) الخميني، روح الله الموسوي، عشر، دار إحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ١٤٣٠هـ \_ ۲۰۰۹، ج١٤.

١٦) الطهراني، اقا بزرك، كشكول

موسوعة ٥) الأوردبادي، العلَّامة الأوردبادي، «المدخل»، جمع وتحقيق: مهدى آل المجدد الشيرازي، كربلاء، ١٤٣٦هـ-١٠١٥ ج١.

٦) البديري، خضير، إيران في ظل أحداث انتفاضة التبغ والتنباك ١٨٩٠ ـ ١٨٩٢ دراسة في السياسة الداخلية، العارف للمطبوعات، بيروت، ٢٠٠٩م.

۷) حرز الدين، محمد حسين، مطبعة الولاية، قم، ١٤٠٥ هـ ١٩٨٤م، بيروت، د.ت، ج٠٢. ج۲.

> العتبة العباسية المقدسة، مؤسسة الأعلمي ج١١. للمطبوعات، بيروت، ١٤٣١هـ \_

> > الأربعون حديثاً، تعريب محمد الغروي، دار زین العابدین، بیروت، ۲۰۱۰م.

١٠) الزركلي، خير الدين، الاعلام:



والتوزيع، بيروت، ۲۰۱۲.

١٧) القمى، عباس، الفوائد الرضوية في أحوال علماء المذهب الجعفرية، تحقيق ناصر باقري، مؤسسة معجم مؤلفي الشيعة، وزارة الارشاد بوستان كتاب، قم، ١٣٨٥هـ ـ ١٩٦٦م، الإسلامي، قم، ١٤٠٥هـ. ج۲.

> منشورات مكتبة الصدر، طهران، ۹۰۶۱هـ ۱۹۸۸م، ج۱.

> الثورة الدستورية حتى الثورة الإيرانية ١٩٠٦\_ ١٩٧٩، دار ابن رشد للطباعة والنشر، بغداد، ۱۹۸۰م.

> إيران، دار الآفاق العربية، القاهرة، ۳۰۰۲م.

> ٢١) الميلاني، على الحسيني، مقدمة كتاب كشف الاستار عن وجه الغائب عن الأبصار، لمؤلفه الميرزا حسين النوري الطبرسي، مكتبة نينيوي الحديثة، طهران، د. ت.

٢٢) النجف في مجلة لغة العرب،

الطهراني، دار جواد الأئمة للطباعة والنشر مركز إحياء التراث التابع لدار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة، مطابع دار الكفيل، كربلاء المقدسة، ١٦٠٢م.

٢٣) النجفي، على الفاضل القائيني،

٢٤) النوري، حسين الطبرسي، ١٨) القمى، عباس، الكنى اللؤلؤ والمرجان في آداب أهل المنبر، والألقاب، تقديم محمد هادي الأميني، تعريب الشيخ ابراهيم البدوي، مطبعة دار البلاغة، بيروت، ١٤٢٣هــ٣٠٠م.

٢٥) النوري، حسين الطبرسي، ١٩) مجذوب، طلال، إيران من النجم الثاقب في أحوال الإمام الحجة الغائب، أنوار الهدي، قم، ١٤١٥هـ، ج١.

٢٦) النوري، حسين الطبرسي، جنة المأوى في من فاز بلقاء الحجة ا ٢٠) مكاريوس، شاهين، تاريخ في الغيبة الكبرى أو معجزته في الغيبة الكبرى، تقديم وتحقيق مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي، النجف الأشرف، ١٤٢٧هـ ـ ٢٠٠٧م.

۲۷) النوري، حسين الطبرسي، خاتمة مستدرك الوسائل، نشر وتحقيق: مؤسسة آل البيت علم المُعَلِّمُ لأحياء التراث، ببروت، ۱٤۲۹هــ۸۰۰۸م.

٢٨) النوري، حسين الطبرسي،

دار السلام فيها يتعلق بالرؤيا والمنام، معالم العبر في استدراك البحار السابع كاظم عبد السادة، مركز تراث سامراء، ۸۳۶۱هـ- ۲۰۱۷م.

٣٤) النوري، حسين الطبرسي، نفس الرحمن في فضائل سلمان، تحقيق جواد قيومي الجزه اي الأصفهاني، مطبعة نيكونن \_ مؤسسة الكوكب، ١٤١١هـ \_ .1991

## ب: الكتب باللغة الفارسية.

١) بامداد، مهدى، شرح حال رجال إيران در قرن ۱۲ و۱۳ و ۱۶ هجري، جلد أول، جاب ششم، كتاب خانة ملي إيران،

٢) ميرزا محمد علي المدرس، ريحانة الأدب، كتاب فروشي خيام، تهران، ۱۳۲۹ ش، ج۳.

# ثالثاً: المجلات العلمية.

١) حجي، علي خضير و جالي، حسين كحط، الفوائد الرجالية عند الشيخ حسين

ط١، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، عشر، تحقيق: جعفر الفتلاوي ورسول ١٤٢٩هـ ١٠٠٨م، ج١.

> ۲۹) النوري، حسين الطبرسي، دار السلام فيها يتعلق بالرؤيا والمنام، ط٣، انتشارات المطبعة العلمية، قم، د.ت، ج١.

٠٣) النوري، حسين الطبرسي، رسالة في آداب المجاورة «مجاورة مشاهد الأئمة علي الشيخ الشيخ الأئمة علي الله العربية: الشيخ محمد الحسين آل كاشف الغطاء، تحقيق: ٣٥) الوردي، على، لمحات محمد محمد حسن الوكيل، مراجعة: وحدة اجتهاعية من تاريخ العراق الحديث، من التحقيق في مكتبة العتبة العباسية المقدسة، سنة ١٨٧٦ ـ ١٩١٤، ط٢، دار الرشيد، مكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية بيروت، ٢٠٠٥م، ج٣. المقدسة، كربلاء المقدسة \_ العراق، ٣٣٤ ه\_\_ ٢١٠٢م.

> ٣١) النوري، حسين الطبرسي، فهارس مستدرك الوسائل، مؤسسة آل البيت عَلِيْمَاكُمُ لأحياء التراث، بيروت، تهران، ١٣٤٧ش. ۲۹۱۹هـ۸۰۰۲م، ج۱.

> > ٣٢) النوري، حسين الطبرسي، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، ط٣، نشر وتحقيق مؤسسة آل البيت علم للإحياء التراث، بيروت، ١٤١١هـ- ١٩٩١م، ج۱.

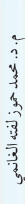
٣٣) النوري، حسين الطبرسي،







العدد: الخامس السنة: الثالثة ١٤٤٢هـ/٢٠٢٢م



النوري، العلوم الإنسانية «مجلة»، العدد ١، مجلد ٣٣، كلية التربية للعلوم الإنسانية، ٢٠١٥.

٢) نعمة، أحمد ناجي والعوادي، امجد رسول، الطهراني اقا بزرك اثاره \_ منهجه كتابه الطبقات \_ انموذجاً \_، مجلة الكلية الإسلامية الجامعة، العدد ٤، الجامعة الإسلامية، النجف الاشرف، ٢٠٠٨م.



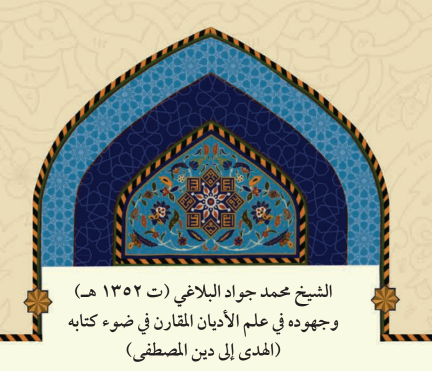
الشيخ محمد جواد البلاغي (ت ١٣٥٢ هـ) وجهوده في علم الأديان المقارن في ضوء كتابه (الهدى إلى دين المصطفى)

Sheikh Mohammed Jawad Al-Balaghi (died 1352 A.H) and his Efforts in the Comparative Theology in Light of his Book (The Guidance to the Religion of Al-Mustafa)

أ. د. ستار عبد الحسن جبار الفتلاوي جامعة القادسيةكلية الآثار

Prof.Dr. Sattar Abdulhasan Jabar Al-Fatlawi University of Al-Qadisiyah college of Archaeology





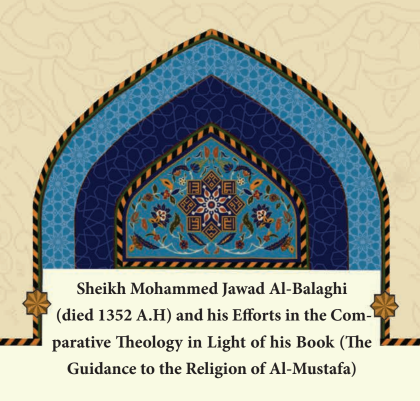
#### الملخص:

سكن الشيخ البلاغي في مدينة سامراء لمدة عشر سنوات، للمدة من (١٣٢٦-١٣٣٦ هـ)، لحضور أبحاث الميرزا محمد تقي الشيرازي (ت ١٣٣٨ هـ)، وهناك أتقن اللغة العبرية، وقام بتأليف أهم مؤلفاته في علم الأديان المقارن، مثل: الهدى إلى دين المصطفى، والتوحيد والتثليث.

ونحن في هذه الدراسة سنتناول أول كتاب ألّفه الشيخ البلاغي في مدينة سامراء في علم الأديان المقارن، وهو: (الهدى إلى دين المصطفى) الذي ألّفه سنة ١٣٣٠ هـ، وتحليل بعض الألفاظ العبرية التي ذكرها الشيخ البلاغي في هذا الكتاب، بلفظها العبري ولكن بحروف عربية، ودفاعه من خلال تحليلها وذكر معانيها اللغوية والدلالية عن القرآن الكريم وردّ شبهات المشككين في بعض ألفاظه وكلهاته.

#### الكلمات المفتاحية:

الشيخ البلاغي، علم الأديان المقارن، العهد القديم، مدينة سامراء.



#### **Abstract:**

Sheikh Al-Balaghi settled in Samarra city for ten years (13261336- A.H) to attend the classes of Mirza Mohammed Taqi Al-Shirazi (died 1338 A.H). He mastered Hebrew language and wrote the most important books in comparative theology like The Guidance to the Religion of Al-Mustafa, oneness of Allah, and Trinity.

The current study will tackle the first book in comparative theology written in Samarra city entitled (The Guidance to the Religion of Al-Mustafa), which was written in 1330 A.H. Moreover, the study will analyze some Hebrew words mentioned in this book in their Hebrew pronunciation but by using Arabic letters. He defended the Noble Quran through analyzing the linguistic and semantic meanings of those words, and refuted suspicions regarding some of Quranic vocabularies and pronunciation.

#### key words:

Sheikh Al-Balaghi, science of comparative theology, Old Testament, and Samarra city.

#### المقدمة:

طلب العلم والمعرفة، من الأمور التي حتّ عليها الدين الإسلامي، إذ النبوية تحتُّ على طلب العلم، والسعى في تحصيله، والسفر إلى أماكن بعيدة في سبيل الحصول عليه.

والشيخ البلاغي مصداق لهذا الكلام، ومثال حي وواقعي لهذا السعي العلمي، إذ وُلد في مدينة النجف الأشرف، وسافر إلى مدينة الكاظمية، ومن ثم إلى مدينة سامراء، هذه السفرات والاقامات الدروس العلمية على يد مراجع الحوزات العلمية واساتيذها في هذه المدن الثلاث.

وفي هذه الدراسة سنركز على نشاط الشيخ البلاغي في مدينة سامراء، الذي قضى فيها عشر سنوات، استطاع فيها اتقان اللغة العبرية، وتأليف كتب مهمة في مجال علم الأديان المقارن، إذ عرف عن الشيخ ومحتوياته. البلاغي انه أنبغ من بحث في الأديان وأصولها، وقارن بينها وبين الإسلام، لذا كانت الرغبة تحدوني إلى تبيان هذا الأمر الكتاب المقدس في لندن. وجعله واضحاً من خلال ما تركه البلاغي من علم ومعرفة بكتب أهل الكتاب

وعقائدهم في مؤلفاته التي تناولت هذا الموضوع.

وقد ارتأيت دراسة الألفاظ العبرية نجد كثيراً من الآيات القرآنية والأحاديث التي ذكرها الشيخ البلاغي في كتابه (الهدى إلى دين المصطفى)، والتحقق من أصل اللفظة في اللغة العبرية، ووجودها في أسفار العهد القديم، وأهمية ذكر هذه الألفاظ في الدفاع عن القرآن الكريم، والردّ على شبهات المستشرقين حوله، من خلال ما ورد من نصوص مقدسة في كتاب العهد القديم.

وقد قدّمت لدراستي هذه بترجمة العلمية كانت في سبيل العلم ومتابعة حياة الشيخ البلاغي، اسمه ونسبه، نشأته، وصفاته، وتواضعه، ومدحه، وأساتذته وشيوخه، وتلامذته، ووفاته، ورثاؤه، والشيخ البلاغي في مدينة سامراء، والشيخ البلاغي واللغة العبرية، ومراحل تعلمه لها، ثم التعريف بكتاب (الهدى إلى دين المصطفى)، وتوضيح سبب تأليفه

وقد اعتمدت في ذكر النص العبري على نسخة العهد القديم الصادرة من جمعية

ספר תורא נביאים וכתובים. מדיוק היטיב על פי המסורה. הוגה



# المحور الأول الشيخ البلاغي حياته وآثاره أولاً: اسمه ونسبه:

هو الشيخ محمد جواد(١) بن الشيخ حسن بن الشيخ طالب بن الشيخ عباس بن الشيخ إبراهيم بن الشيخ حسين بن الشيخ عباس بن الشيخ حسن بن الشيخ عباس بن محمد علي بن الشيخ محمد البلاغي(٢)، يرجع نسبه إلى (ربيعة) وهي من القبائل المشهورة، وأسرة آل البلاغي من الأسر النجفية الكبيرة العريقة المشتهرة بالفضل والأدب والعلم والتقوى، فقد أنجبت العديد من رجال العلم والمعرفة في مختلف

(١) ذكر بعض من أصحاب التراجم والسير ان اسم الشيخ البلاغي هو (جواد)، كالسيد محسن الأمين، والشيخ محمد حرز الدين، ينظر: العاملي، السيد محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج٤، ص٢٥٥؛ النجفي، الشيخ محمد حرز الدين، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، ج١، ص١٩٦.

(٢) ينظر: العاملي، السيد محسن، أعيان الشيعة، ج٤، ص٢٥٥؛ الخاقاني، على، شعراء الغري (النجفيات)، ج٢، ص٤٣٦؛ محبوبة، الشيخ جعفر باقر، ماضى النجف وحاضرها، ج٢، ص۸٥.

בעיון נמרץ על ידי: Norman henry וلدراسة. The British and Forign 'snaith . London 1958 'Bible Society

> واعتمدت النسخة العربية للعهد القديم الصادرة من جمعية الكتاب المقدس في لبنان، الاصدار الثاني ١٩٩٥، ط٤.

وكانت دراستي مقتصرة على الألفاظ العبرية التي ذكرها الشيخ البلاغي بحروف عربية، أمّا طريقة الدراسة فكانت على النحو الآتي: ذكر اللفظة كما جاءت في أسفار العهد القديم وبحروفها العبرية ثم نقحرتها بالحرف العربي مع اعطاء المعنى لبعضها، ثم في بعض الألفاظ قمت بذكر نص الآية العبرية ونقحرتها ومعناها، فضلاً عن ذكر عدد المرات التي جاءت بها اللفظة في العهد القديم مع ذكر الصيغة التي جاءت بها (مفرد أو جمع) مع توضيح أصل اللفظة، ثم شرح اللفظة وتوضيح أهم المسائل المتعلقة بها، ولم أذكر أسهاء العلم أو الألفاظ الأخرى (العبرية) التي جاءت ضمن طيات كتاب الهدى؛ ذلك ان هناك كثيراً من الأسهاء التي ذكرها البلاغي ولكن لم يشر إلى نصها العبري، وحيث إن بحثى هو عن الألفاظ العبرية التي ذكرها البلاغي، فلم تدخل هذه الأسماء ضمن





العلوم(١)، ولقب البلاغي يرجع إلى (محمد من المتفق عليه عند جميع المؤرخين أن عمر الشيخ البلاغي عندما توفي كان سبعين سنة، وقد أجمع المترجمون له على أن تاريخ

من أبوين عراقيين نجفيين بالاغيين، فأبوه الشيخ حسن بن الشيخ طالب البلاغي (متوفي حدود ١٣١٠هـ)، وكان من أهل الفضل والكمال، وأمه كانت من ذريّة العلامة الشيخ محمد على البلاغي، اما زوجته فهي العلوية بنت العالم الجليل السيد موسى الجزائري، تزوّجها الشيخ البلاغي عند سفره إلى مدينة الكاظمية المقدسة واستقراره هناك سنة ١٣٠٦هـ، وكان عمره آنذاك اربعاً وعشرين سنة(٢)، ولم يُعقب الشيخ البلاغي بنين، وتشير بعض المصادر إلى أنه أعقب بنتين، احداهما عند الاستاذ محمد على البلاغي صاحب مجلة الإعتدال النجفية، والثانية عند السيد

علي) من أجداد الشيخ البلاغي إللهُ المتوفى عام ١٠٠٠هـ(۲)، وهو اللقب الذي عُرفت به أسرة الشيخ البلاغي منذ منتصف القرن وفاته كان سنة ١٣٥٢ هـ<sup>(٥)</sup>. العاشر الهجري إلى هذه الأيام، ويُلَّقب الشيخ البلاغي كذلك، بـ (الرّبعي) نسبة إلى عشيرة ربيعة، وهي إحدى القبائل العربية المعروفة، وبـ (النجفي) نسبة إلى مسقط رأسه مدينة النجف الأشرف.

> ولد الشيخ البلاغي في محلة (البراق) في مدينة النجف الأشرف سنة ١٢٨٠هـ(٣)، وقيل سنة ١٢٨٢هـ(٤)، ويبدو ان الرأي الثاني هو الأصح، إذ أنه

(١) ينظر: العاملي، السيد محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج٤، ص٥٥٥.

(٢) ينظر: الخزاعي، محمد صادق، محمد على البلاغي وجهوده الفكرية ودوره الوطني والقومي، ص١٧.

(٣) ينظر: النجفى، الشيخ محمد حرز الدين، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، ج١، ص١٩٦٠؛ محبوبة، الشيخ جعفر باقر، ماضي النجف وحاضرها، ج٢، ص٦٢.

(٤) ينظر: آقا بزرك الطهراني، الشيخ محمد محسن، نقباء البشر في القرن الرابع عشر (طبقات أعلام الشيعة)، ج١، ص٣٢٣؛ السماوي، الشيخ محمد، الطليعة من شعراء الشيعة، ج١، ص١٩٥؛ الخاقاني، على. شعراء الغري، ج٢، ص٤٣٧.





<sup>(</sup>٥) ينظر: آقا بزرك الطهراني. نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج١، ص٣٢٤؛ النجفي، الشيخ محمد حرز الدين، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، ج١، ص٢٠٠٠؛ السماوي، الشيخ محمد، الطليعة من شعراء الشيعة، ج١، ص١٩٥؛ الخاقاني، على، شعراء الغري، ج٢، ص٤٣٧.

<sup>(</sup>٦) ينظر: آقا بزرك الطهراني، نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج١، ص٣٢٣.

عبد الحسين العاملي (١).

# ثانياً: نشأته:

نشأ الشيخ البلاغي في مدينة النجف الأشرف، وسط عائلة عربية نجفية علمية معروفة في الوسط النجفي، ومشهود لرجالها بالعلم والفضل، نشأ على حب المكارم والصفات العربية الأصيلة، وتربّى على أسس التربية الإسلامية الرفيعة، فكان نموذج المسلم القرآني الصحيح الإيمان الصادق العقيدة.

خطا الشيخ البلاغي أولى خطواته العلمية في مدارس النجف الأشرف، المدينة المعروفة بحوزاتها العلمية وبجامعاتها الدينية، فنهل من مدارسها في العلوم الدينية والإنسانية المختلفة، مثل: الفقه والأصول والفلسفة والأدب والثقافة والشعر، مما ساهم بشكل كبير في تكوين شخصية الشيخ البلاغي العلمية، التي ظهرت في آثاره، من ناحية عمق الدراسة، والأسلوب السهل، وحسن العرض، وقدرته في المحاججة والجدال.

سافر الشيخ البلاغي سنة ١٣٠٦هـ

(۱) الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، ص١٠٠ \_

إلى مدينة الكاظمية المقدسة وحضر على بعض علمائها، وكان عمره (٢٤) سنة، وتزوّج فيها من إبنة السيد موسى الجزائري الكاظمي، وظل فيها مدة ست سنوات، ويبدو انه أكمل فيها الشيخ البلاغي دراسة العلوم الإسلامية كافة التي ينبغي لطالب العلم دراستها من أجل حضور الإبحاث العالية في الفقه والأصول.

عاد الشيخ البلاغي سنة ١٣١٢هـ إلى مدينة النجف الأشرف، ليحضر دروس مراجع الدين وأساتذة الحوزة العلمية، إذ إنه حضر الأبحاث العالية في الفقه والأصول عند الشيخ رضا الهمداني (ت٦٣٢٢هـ) والسيد محمد الهندي (ت٦٣٢٣هـ) والشيخ محمد طه نجف (ت٦٣٢٣هـ)، وفي هذه المرحلة كتب بعض قصائده.

وفي سنة ١٣٢٦ هـ سافر إلى مدينة سامراء المقدسة، لحضور أبحاث الميرزا محمد تقي الشيرازي (ت ١٣٣٨هـ)، إذ إنه لم يترك درسه طيلة العشر سنوات التي استقر فيها في تلك المدينة المقدسة، وفي هذه المرحلة قام بتأليف بعض الكتب والرسائل، مثل: الهدى إلى دين المصطفى، والرسائل، مثل: الهدى إلى دين المصطفى، ألّفه سنة (١٣٣٠هـ)، والتوحيد والتثليث،

#### ثالثاً: صفاته:

اتصف الشيخ البلاغي بصفات شخصية رائعة، وخُلق رفيع، ناشئ من البيئة التي تربّى فيها والبيت العلمي الذي نشأ وترعرع فيه، ويذكر السيد محسن الأمين (ت١٣٧١هـ)، «أنه كان عالماً فاضلاً أديباً شاعراً حسن العشرة سخي النفس، صرف عمره في طلب العلم وفي التأليف والتصنيف وصنف عدة تصانيف في الردود»(٢).

ويذكر تلميذه الشيخ جعفر الشيخ باقر آل محبوبة (ت ١٣٧٧هـ)، أنه كان «نحیف البدن، واهی القوی، یتکلّف الكلام ويعجز في أكثر الأحيان عن البيان، فهو بقلمه سحبان، الكتابة عنده أسهل من الخطابة، كان ليّن العريكة، خفيف الروح،

(١) ينظر: الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلّامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص١١١ ـ ١١٦؟ آقا بزرك الطهراني، نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج١، ص٣٢٣ .777\_

(٢) العاملي، السيد محسن، أعيان الشيعة، ج٤، ص٢٥٥؛ الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلّامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص ٣٣٩ ـ ٣٤٠.

أَلُّفه سنة (١٣٣١ هـ)، وغيرها من كتب الوهابية... الخ<sup>(١)</sup>. ورسائل في علم الأديان المقارن، مثل: داعي الإسلام وداعي النصاري، الردّ على جرجيس سايل وهاشم العربي.

> ترك الشيخ البلاغي مدينة سامراء المقدسة سنة (١٣٣٦هـ) بعد إحتلالها من قبل القوات الإنكليزية، وذهب إلى مدينة الكاظمية المقدسة، وبقى فيها سنتين، اقتصرت على النشاط السياسي، إذ إن الشيخ البلاغي عمل مع مجموعة من العلماء في مدينة الكاظمية المقدسة من أجل تحريض الناس على الثورة ضد القوات الإنكليزية التي احتلت العراق، والذي أدّى إلى حدوث الثورة العراقية الكبرى المعروفة بثورة العشرين.

> عاد الشيخ البلاغي سنة ١٣٣٨هـ إلى مدينة النجف الأشرف، ليواصل من جديد مسيرة العلم، ولكن هذه المرة بالتدريس والتأليف ووعظ الناس وإرشادهم وتبيان طريق الحق، وفي هذه المرحلة قام بتأليف معظم كتبه ومؤلفاته، مثل: أنوار الهدى، والبداء، والبلاغ المبين، ونصائح الهدى، والرحلة المدرسية أواعاجيب الأكاذيب، والردّ على





منبسط الكفّ، لا يمزح، ولا يحبّ أن يمزح أحد أمامه، تبدو عليه هيبة الأبرار، وتقرأ على أساريره صفات أهل التقى والصلاح»(١).

أما الأستاذ توفيق الفكيكي المحامي، فيذكر في مقدمته لكتاب (الهدى إلى دين المصطفى) للشيخ البلاغي، أنه كان يتسم به «فطرته السليمة، وسلامة سلوكه الخلقي والإجتهاعي، وحدة ذكائه وقوة فطنته، وعفة نفسه ورفعة تواضعه، وصون لسانه عن الفضول، ولين عريكته، وحذوبة منطقه، وفيض يده على عسره وشظف عيشه»(٢).

وقال عنه الشيخ محمد علي جعفر التميمي، انه «رجل قصير القامة، نحيف البدن، خفي الصوت، مشيته الهوينا، أكثر نظره الإطراق، تعلّق به منذ عهدٍ بعيد داء

(۱) محبوبة، الشيخ جعفر باقر، ماضي النجف وحاضرها، ج٢، ص٢١؛ الحكيم، منذر، الحسون، محمد،، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص٤٤٤.

(۲) الفكيكي، توفيق، مقدمة كتاب الهدى إلى دين المصطفى، ج١، المقدمة، ص٩؛ الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص٣٦٦.

السلّ ولم يزل به حتى أسلمه إلى المنيّة؛ وكان من عادته أن يتجرّد من كلّ ما يخلب الأنظار، فلا يحبّ خفق النعال خلفه، بل يؤثر أن يسلك سبيله وحيداً، ويندر أن يُصادف في طريقٍ ما غير قابعٍ بعباءته»(٣).

# رابعاً: تواضعه:

عُرف عن الشيخ البلاغي تواضعه، ذلك ما شهد به تلامذته وكل من شاهده وتحدّث معه، ومن مظاهر تواضعه(٤):

1. ممارسة حاجاته بنفسه، إذ إنه كان يخرج إلى السوق لتموين عائلته بالغذاء اليومي، وكان يحمله إليهم بنفسه، ويعتذر لمن يروم مساعدته بحمله عنه، فيقول له: (ربّ العيال أولى بعياله) (٥٠).

(٣) التميمي، الشيخ محمد علي جعفر، مشهد الإمام أو مدينة النجف، ص١٧٦ - ٢٢٦؛ نقلاً من: الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص٠١٤.

(٤) ينظر: الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص١١٩ - ١٢٣.

(٥) ينظر: الفكيكي، توفيق. مقدمة كتاب الهدى إلى دين المصطفى، ج١، المقدمة، ص٩؛ الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص٣٦٨.

- نسمات الهدى ونفحات المهدى، أنهاها بتوقيع (ب) إشارة للقبه.

- الردّ على الوهابية، طُبع باسم عبد الله أحد طلبة العراق.

- الهدى إلى دين المصطفى، طبع باسم أقلّ خدّام الشريعة المقدّسة النجفي.

- أعاجيب الأكاذيب، طبع باسم عبد الله العربي، وترجمته إلى الفارسية، طُبعت باسم عبد الله الإيراني.

- أنوار الهدى، طبع باسم كاتب الهدى النجفي.

- البلاغ المبين، طبع باسم عبد الله.

- نصائح الهدى والدين، طُبع باسم ناشره عبد الأمير البغدادي.

٥. تنازله للنقد النزيه، والأخذبه إن كان صواباً، ورده بأحسن الردود وألطفها إن كان خطأً، والاستماع إلى ناقديه والذين يخالفونه في وجهة نظره، وهذا يدل على أنه يريد التفاهم، ولا يريد فرض آرائه على الآخرين فرضاً بلا دليل ولا برهان، فهو يكتب حتى يفهموا ويسألوا ويجابوا، ولم يكتب حتى يزيد عدد مؤلفاته وتكثر أرقامها.

٢. عدم اهتهامه بالدنيا وزخارفها مثل: وعزوفه عنها تماماً، مما أدى إلى عسره وشظف عيشه، مع إباء نفسه وجود يده بالقليل الذي فيها، وكان يؤثر تحصيل العلم ونشره بين الناس على ما عنده من أثاث بيته .

> ٣. حضوره حلقات الدرس، وتتلمذه على أساتذته في سن متأخرة من عمره، مع وصوله إلى مراتب عالية من الكمالات، ونيله درجة الإجتهاد التي تؤهله لترك الدرس واستقلاله بإلقاء الدروس العالية.

> ٤. إنه كان لا يرضي أن يوضع اسمه على تآليفه عند طبعها، وكان يقول: (إني لا أقصد إلا الدفاع عن الحق، ولا فرق عندي بين أن يكون باسمى أو اسم غيري) (١)؛ لذلك فإن صاحب (معجم المطبوعات) يذكر كتاب (الهدى إلى دين المصطفى) ضمن مجموعة الكتب المجهولة المؤلف(٢)، ونجد أن الطبعات الأولى لعدد من مؤلفاته في حياته بدون اسمه، أو بأسماء مستعارة،





<sup>(</sup>١) ينظر: آقا بزرك الطهراني، نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج١، ص٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) سركيس، يوسف اليان، معجم المطبوعات العربية والمعربة، ج٢، ص٢٠٢٤.

## خامساً: مدحه:

مدح الشيخ البلاغي كل من ذكره وترجم لحياته المباركة، ولا سيها زملاؤه ورفاقه في الدرس وتلامذته الذين عاشوا فمدح أستاذه، فقال: «هو ركن الشيعة معه ردحاً من الزمن، يذكر العلامة آقا بزرك الطهراني، ان الشيخ البلاغي كان أحد مفاخر العصر علماً وعملاً، وكان من اولئك الأفذاذ النادرين الذين أوقفوا حبّرها، وألوكة حرّرها، وهو بها حبّر حياتهم وكرّسوا أوقاتهم لخدمة الدين فضح الحاخام والشيّاس، وبها حرّر ملك والحقيقة، وقد وقف قبال النصاري وأمام رقّ الرهبان والأقساس. كان مجاهداً بقلمه تيار الغرب الجارف، فمثّل لهم سمو طيلة عمره، وقد أوقف حياته في الذبّ عن الإسلام على جميع الملل والأديان، حتى الدين ودحض شبه الماديين والطبيعييّن. أصبح له الشأن العظيم والمكانة المرموقة فهو جُنّة حصينة ودرع رصينة، له بقلمه بين علماء النصاري(١).

ومدحة الأستاذ توفيق الفكيكي بقوله: «هو غصن كريم من الدوحة فيه» (۳). (البلاغية) الباسقة في سماء الفضل والشرف وعلم أعلامها وشهاب فضلائها،...، فكان رحمه الله تعالى داعى دعاة الفضيلة ومؤسس المدرسة السيارة ركين لعلماء الإمامية، وحصنٌ حصين للهداية والإرشاد وتنوير الأفكار بأصول للحوزة الإسلامية، ومروِّجٌ للعلوم العلم والحكمة وفلسفة الوجود، فقد أفطمت جوانحه على معارف جمة، ووسع (٢) الفكيكي، توفيق، مقدمة كتاب الهدى إلى

(١) ينظر: آقا بزرك الطهراني، نقباء البشر في (٣) محبوبة، الشيخ جعفر باقر، ماضي النجف القرن الرابع عشر، ج١، ص٣٢٣.

صدره كنوزاً من ثمرات الثقافة الإسلامية العالية والتربية الغالية»(٢).

أما تلميذه الشيخ جعفر محبوبة، وعهادها، وعزّ الشيعة وسنادها، صاحب القلم الذي سبح في بحر العلوم الناهل من موارد المعقول والمنقول. كم من صحيفة مواقف فلّت جيوش الإلحاد، وشتّتت جيوش العادين على الإسلام والطاعنين

وقال عنه الميرزا محمد على المدرس التبريزي، «فقيةٌ أصولي، حكيمٌ متكلم، عالم جامع، محدّث بارع، ركن الله القرآنية، وكاشفٌ للحقائق الدينية،

دين المصطفى، ج١، المقدمة، ص٨.

وحاضرها، ج٢ ،ص٦٢.

وحافظٌ للنواميس الشرعية، ومن مفاخر الشيعة»<sup>(۱)</sup>.

ويذكر الاستاذ محمد الحسون، ان الشيخ البلاغي يُعد: «من أبرز الوجوه مشايخ الشيخ البلاغي في علم الرواية. العلمية في النصف الأول من القرن الرابع عشر الهجرى، إذ امتاز بميزات شخصية وخُلقيّة وإجتماعية وعلمية قلّما تجتمع في شخص واحد، ...، فقيه أصولي، حكيم متكلم، محدّث بارع، فيلسوف، مفسّر، أديب شاعر، ورع تقي، عظيم في جوانب سيرته، يُعدّ من مفاخر عصره علماً وعملاً. مجاهد كبير، له مواقف مشرّفة ضدّ القوات الإنكليزية. أوقف حياته المباركة في الذبّ عن الدين ودحض شبه النصاري والماديّين. له مؤلفات كلامية كثيرة، ولا نغالي إذا قلنا فيه:

وليس على الله بمُستنكرِ

(١) التبريزي، الميرزا محمد على المدرّس (١٢٩٦ \_ ١٣٧٣ هـ)، ريحانة الأدب في تراجم المعروفين بالكنية أو اللقب ، ج ١، ص٧٧٨.

(٢) الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص ۸۷–۸۸.

# اساتذته وشيوخه:

١. السيد حسن الصدر الموسوى الكاظمى (١٢٧٢ ـ ١٣٥٤هـ)، يعد من

٢. الميرزا حسين النوري الطبرسي النجفي (١٢٥٤\_٠١٣٢ هـ)، أجاز للشيخ البلاغي رواية مروياته ومسموعاته كافة.

٣. الشيخ آقا رضا بن الشيخ محمد هادي الهمداني (۱۲۵۰\_۱۳۲۲هـ)، حضر الشيخ البلاغي أبحاثه العالية في الفقه والأصول في النجف الأشرف من سنة ١٣١٢ هـ إلى ١٣٢٦ هـ.

٤. الميرزا محمد تقى الشيرازي الحائري (ت ١٣٣٨هـ)، زعيم الثورة العراقية الكبرى وقائدها وملهمها الروحي، حضر الشيخ البلاغي أبحاثه العالية في الفقه والأصول في سامراء بمدة عشر سنوات من ١٣٢٦ هـ إلى ١٣٣٦ هـ.

٥. الشيخ محمد طه بن الشيخ مهدي نجف (۱۲٤۱\_ ۱۳۲۳هـ)، حضر عليه الشيخ البلاغي أبحاثه العالية في الفقه والأصول في النجف الأشرف من سنة ١٣١٢ هـ إلى ١٣٢٦ هـ.

٦. المولى محمد كاظم بن المولى حسين





الخراساني النجفي (١٢٥٥ ـ ١٣٢٩ هـ)، حضر عليه الشيخ البلاغي أبحاثه العالية في الفقه والأصول في النجف الأشرف من المحلاّتي (١٣١٠\_١٤٠٥ هـ). سنة ١٣١٢ هـ إلى ١٣٢٦ هـ (١).

# سادساً: تلامذته:

لعلم الشيخ البلاغي، وسمعته الطيبة التي ملأت الآفاق، بدأ طلاّب العلم يتوافدون عليه لينهلوا من علومه المختلفة، ومنهم:

١. الشيخ ابراهيم بن الشيخ مهدي القريشي، المعروف بـ (أطيمش) (١٢٩٢ \_ ۱۳۲۰ هـ).

 السيد أبو القاسم الخوئي (١٣١٧) \_۱٤۱۳ ه\_).

٣. الشيخ جعفر باقر محبوبة النجفي (۱۳۱٤ \_۷۷۷۱ هـ).

٤. الشيخ نجم الدين جعفر بن الميرزا محمد العسكري الطهراني (١٣١٣ ـ

(١) وغيرهم من اساتذة الفقه والأصول والعلوم الفلسفية والكلامية، لمزيد من التفاصيل ينظر: العاملي، السيدمحسن الأمين (١٢٨٤ ـ ١٣٧١ هـ)، أعيان الشيعة، ج٤، ص٢٥٥؛ النجفي، الشيخ محمد حرز الدين، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، ج١، ص١٩٧؛ آقا بزرك الطهراني، نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج١، ص ۲۲۳، ۱۲۳.

۱۳۹۷ هـ).

٥. الشيخ ذبيح الله بن محمد علي

٦. السيد شهاب الدين المرعشي النجفي (١٣١٨ ـ ١٤١١).

٧. الاستاذ على الخاقاني.

٨. السيد محمد صادق ابن السيد حسن بحر العلوم (١٣١٥ ـ ١٣٩٠ هـ).

٩. الشيخ محمد رضا بن عباس الطبسي النجفي (١٣٢٤ ـ ١٤٠٥ هـ).

١٠. الميرزا محمد على المدرس التبريزي (1971\_7777 6\_).

١١. السيد محمد هادي الحسيني (۱۳۱۳ \_ ۱۳۹٥ هـ).

١٢. الميرزا محمد على بن الشيخ ابي القاسم الأوردبادي الغروي (١٣١٢ \_ ۱۳۸۰ هـ).

١٣. الشيخ مرتضى بن محمد حسن النجفي (ت ١٤١٤ هـ) (٢).

(٢) وغيرهم من تلاميذ الشيخ البلاغي والذين رووا عنه، لمزيد من التفاصيل ينظر: العاملي، السيد محسن الأمين. أعيان الشيعة، ج٩، ص٤٣٨؛ الخاقاني، على، شعراء الغرى (النجفيات)، ج١، ص١٣٢، ج٢، ٤٣٨ \_ ٤٣٩، ج٨، ص٤٣٩، ج٩، ص٢٠٦.



# سابعاً: مؤلفاته:

ترك الشيخ البلاغي، ارثاً ضخماً، وكماً معرفياً، من المؤلفات التي اصبحت مرجعاً لمن يريد الوقوف على الوجه الصحيح للاسلام، أو يريد ان يقارن عقيدة الإسلام وعقيدة الأديان والمذاهب الاخرى.

وقد ذكر البلاغي بعض مؤلفاته في تعليقه على بيع المكاسب للشيخ الأنصاري (ت ١٢٨١ هـ) المطبوعة في النجف، وقد تم طباعة قائمة مؤلفاته في نهاية الجزء الأول من تفسيره (آلاء الرحمن) المطبوع في صدا ۱۳۵۲هـ

وقد ترك البلاغي أكثر من أربعين أثراً علمياً، بين تفسير وكتاب وعقود وردود ومراسلات، وهي(١):

(١) الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص ٢٣٢ \_ ٢٩١؛ العاملي، السيد محسن، أعيان الشيعة، ج٤، ص٢٥٥، ٢٥٦، ٢٦١، ٢٦٢؛ آقا بزرك الطهراني، نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج١، ص٣٢٤، ٣٢٥؛ آقا بزرك الطهراني، الذريعة إلى تصانيف الشيعة، ج١، ص٣٨، ۱۸۳، ج۲، ص۲۲، ٤٤٧، ۲۲۸، ۱۷۳۵ ج٣، ص١٤٠، ٨١، ٤٨١، ج٤، ص٥٨٥، ٢١٧٢، ج۲، ص۲۱۸، ۲۱۱۷، ج۷، ص۳۳، ۳۳۹، ج۸، ص۲۰۲، ۸۶۳، ج۱۰، ص۲۳۲، ۷۶۰ ج۲، ص۲۲، ۲۳، ۱۶.

 آلاء الرحمن في تفسير القرآن، بدأ بتأليفه في شهر ذي الحجة سنة ١٣٤٩هـ إلى شهر شعبان سنة ١٣٥٢ هـ، أي: سنتين وتسعة أشهر، وأتم جزئين منه فقط، وحال الموت الذي لا بد منه دون إتمامه، وطبع مرات عدة في صيدا وقم المقدسة.

٢. أعاجيب الأكاذيب، ألف الشيخ البلاغي هذه الرسالة في النجف الأشرف سنة ١٣٤٥ هـ، في رد النصاري وبيان مفترياتهم، وطبعت مرات عدة في النجف الأشرف وقم المقدسة وبيروت.

٣. أنوار الهدى، ألّف الشيخ البلاغي هذه الرسالة في النجف الأشرف سنة ١٣٣٩ هـ، في الرد على الطبيعيين والماديين وشُبهاتهم الإلحادية، وهي رد على رسالة جاءته من سوريا، وطبعت مرات عدة في النجف الأشرف وقم المقدسة وبيروت.

٤. البكداء، ألّف الشيخ البلاغي هذه الرسالة في النجف الأشرف بعد سنة ١٣٣٩هـ، في موضوع البداء، وطبعت مرتين في بغداد وقم المقدسة.

ج۱۱، ص۱۹۰، ۱۱۲۶، ج۱۱، ص۲۰۶، ١٩٤١، ... الخ؛ الخاقاني، شعراء الغري، ج٢، ص ٤٣٨، ٤٣٩، ٤٤٠، ٤٤١ عبوبة، الشيخ جعفر باقر، ماضي النجف وحاضرها،



هذه الرسالة في النجف الأشرف بين سنة التوحيد، وطبعت في صيدا وقم المقدسة ١٣٣٨ \_١٣٣٩هـ، في بيان مفهوم العبودية وبيروت. لله تعالى والغاية من خلق البشر، وهي على عبد الله وهو مؤمن ملتزم بتعاليم الإسلام، وثانيهما: اسمه رمزي، وهو مادي لا يعير المفاهيم الدينية أي اهتهام، طُبعت في مطبعة مرتين في قم المقدسة. الآداب في بغداد سنة ١٣٤٨ هـ.

> ٦. تعليقة على بيع المكاسب للشيخ الأنصاري، ألف الشيخ البلاغي هذه التعليقة في النجف الأشرف سنة ١٣٤٣ ه، في الاستدلالات العلمية على بحث البيع من كتاب المكاسب للشيخ مرتضى الأنصاري (ت ١٣٨١ هـ)، وطُبعت في النجف الأشرف سنة ١٣٤٣ هـ.

> ٧. رسالة في شأن التفسير المنسوب قبل سنة ١٣٤٣ هـ، في رد النصارى وبيان مفترياتهم، وطبعت مرتين في قم المقدسة.

٨. رسالة التوحيد والتثليث، ألف الشيخ البلاغي هذه الرسالة في سامراء بین سنتی ۱۳۳۱ و۱۳۳۲ هـ، في رد النصاري، وهي رسالة صغيرة كتبها رداً في النجف الأشرف بعد سنة ١٣٤١ هـ،

٥. البلاغ المبين، ألّف الشيخ البلاغي على رسالة جاءته من سوريا في مسألة

٩. رسالة حرمة حلق اللحية، ألف شكل حوار بين شخصين احدهما: اسمه الشيخ البلاغي هذه الرسالة في النجف الأشرف سنة ١٣٤٤هـ، في حرمة حلق اللحية والادلة الدالة على ذلك، طُبعت

١٠. دعوة الهدى إلى الورع في الافعال والتقوى، هذه الرسالة عبارة عن محاضرة علمية القاها الشيخ البلاغي على بعض تلامذته في النجف الأشرف سنة ١٣٤٤ هـ، إثر الاستفتاء الذي وجهه قاضي القضاة في الحجاز الشيخ عبد الله بن بليهد لعلماء المدينة المنورة، يسألهم عن حكم البناء على القبور وتقبيل الاضرحة والذبح عند المقامات، فأجاب على المدينة، بحرمة للإمام الحسن العسكري التيالا، ألف الشيخ ذلك ووجوب منعه، وقد قام الشيخ محمد البلاغي هذه الرسالة في النجف الأشرف على الاوردبادي بتدوين هذه المحاضرة ثم طبعها بعنوان (دعوة الهدى إلى الورع والفتوى)، طبعت مرتين في النجف الأشرف وبيروت.

١١.الرحلة المدرسية أو المدرسة السيارة، ألف الشيخ البلاغي هذا الكتاب  ٤) عقد في الصلاة في اللباس المشكوك يه.

٥) عقد في إلزام غير الإمامي بأحكام نحلته.

٦) عقد في ذبائح أهل الكتاب.

٧) عقد في ضبط الكرّ، ويسمى أيضاً(في المتمّم كرّاً).

٨) عقد في ماء الغسالة.

٩) عقد في حرمة مس القرآن على المحدث.

١٠) عقد في إقرار المريض.

١١) عقد في منجّزات المريض.

17) عقد في مواقيت الإحرام ومحاذاتها من الطرق إلى مكة برّاً.

17) عقد في القبلة وفي مواقع بعض البلدان في المسكونة بالنسبة إلى مكة المعظمة بحسب الاختلاف في الطول والعرض.

١٤) عقد في الرضاع.

18. نسمات الهدى ونفحات المهدي، ألف الشيخ البلاغي هذه الرسالة في النجف الأشرف بين سنتي ١٣٤٦ هـ و٨٤٨ هـ، رداً على مقالة نُشرت في مجلة السياسة المصرية، العدد ٩٦، السنة الثانية

في رد الديانة النصرانية وإثبات حقيقة كالديانة الإسلامية، وهو على شكل حوار فيه. جرى بين جماعة اجتمعوا للدرس النزيه ها الكتب السهاوية: التوراة والانجيل نحلته. والقرآن الكريم، والمقارنة بين هذه الكتب واستخراج الحقائق منها، في ثلاثة اجزاء، وطبع مرات عدة في النجف الأشرف ٧) وبيروت.

11. الرد على الوهابية، ألف الشيخ البلاغي هذه الرسالة في النجف الأشرف سنة ١٣٤٥ هـ، في الرد على الوهابية وتعاليمهم المنحرفة، وطُبعت مرات عدة في النجف الأشرف وقم المقدسة.

17. العقود المفصلة، ألف الشيخ البلاغي هذه العقود في النجف الأشرف، وتاريخ المطبوع منها ينحصر بين سنة ١٣٤٢ هـ وسنة ١٣٤٣ هـ، وهي أربعة عشر عقداً كتبها الشيخ البلاغي في حل بعض المسائل المشكلة في الفقه وأصوله، وخمسة من هذه العقود فقط كانت مطبوعة، وهي العقود الخمسة الأول، والعقود الأربعة عشر هي:

١) عقد في العلم الإجمالي.

٢) عقد في قاعدة على اليد ما أخذت.

٣) عقد في تنجيس المتنجّس.



العدد: الخامس السنة: الثالثة السنة: الثالثة المعاهر ٢٢٠ ٢م

سنة ١٣٤٥هـ، بعنوان (المهدى المنتظر مرتين، في مجلة العرفان اللبنانية سنة ١٣٤٨ غير مطبوعة. هـ، وفي مجلة تراثنا سنة ١٤٢٢ هـ.

هذه الرسالة في النجف الأشرف سنة ١٣٣٩ هـ، في الرد على البابيّة والبهائيّة، مطبوعة. وبيان ضلالاتهم وعقائدهم الباطلة، طُبعت مرتين في بغداد سنة ١٣٣٩ هـ، وفي قم المقدسة سنة ١٤٢٣ هـ.

١٦) الهدى إلى دين المصطفى، ألف الشيخ البلاغي هذا الكتاب في سامراء سنة • ١٣٣٠ هـ، ردّبه على النصاري، ودافع فيه أحاديث أهل السنة، غير مطبوع. عن كرامة القرآن الكريم من الشبهات والافتراءات التي أثارها بعض علمائهم، أمثال جرجيس سايل وهاشم العربي، طُبع ثلاث مرات، في صيدا بين سنتى ١٣٣٠ و ١٣٣١ هـ، وفي النجف الأشرف سنة ١٣٨٥ هـ، وفي بيروت سنة ١٤٠٥ هـ.

> ١٧. أجوبة المسائل البغدادية، وهي عبارة عن أجوبة لمسائل عدة في أصول الدين، وردت إلى الشيخ البلاغي من مدينة بغداد، غير مطبوعة.

١٨. أجوبة المسائل التبريزية، وهي

عبارة عن أجوبة لمسائل عدة في الطلاق نشأته وأطواره في التاريخ) كتبها الدكتور وتعدّد الزوجات والحجاب، وردت إلى زكى نجيب محمود (ت١٤١٤هـ)، طُبعت الشيخ البلاغي من مدينة تبريز في إيران،

١٩. أجوبة المسائل الحلّية، وهي عبارة ١٥. نصائح الهدى، ألف الشيخ البلاغي عن أجوبة لمسائل عدة، وردت إلى الشيخ البلاغي من مدينة الحلة في العراق، غير

٠٠. الاحتجاج لكل ما أنفردت به الإمامية من أحاديث أهل السنة في أبواب الفقه، وهو كتاب في ذكر ما يدل على مذهب الإمامية في الأحكام الشرعية زيادة على أدلتهم القيّمة، وذلك مما جاء في

٢١. رسالة في الأوامر، رسالة صغيرة في أصول الفقه، غير مطبوعة.

٢٢. رسالة في إبطال العول والتعصيب، رسالة صغيرة في الردّ على آراء أبناء العامة في العول والتعصيب في الإرث، غير مطبوعة.

٢٣. تعليقة على الشفعة من كتاب جواهر الكلام للشيخ محمد حسن النجفي (ت ١٢٦٦ هـ)، غير مطبوعة.

٢٤. تعليقة على العروة الوثقى، بأسلوب

٠٣٠ الردّ على الدهريّة، رسالة صغيرة في ردّ الفرقة الضّالة الدهريّة، غير مطبوعة.

٣١. الردّ على كتاب (ينابيع الإسلام)، أحد آثار الشيخ البلاغي في الردّ على النصاري، غير مطبوع.

٣٢. رسالة في الرضاع، رسالة في مسائل الرضاع على مذهب الإمامية والمذاهب الأربعة لأهل السنة، غير مطبوع.

٣٣. الشهاب، في الردّ على كتاب (حياة المسيح) لبعض القاديانيّة، غير مطبوع.

٣٤. صلاة الجمعة لمن يسافر بعد الزوال، غير مطبوعة.

٣٥. عدم تزويج أُم كلثوم، رسالة صغيرة نفى فيها الشيخ البلاغى بالأدلة القاطعة تزويج أم كلثوم من عمر بن الخطاب، غير مطبوعة.

٣٦. المسيح والأناجيل، أحد آثار الشيخ البلاغي في الردّ على النصاري، غير مطبوعة.

۳۷. المصابيح، مصابيح الهدى، رسالة في إبطال مذهب غلام أحمد القادياني اللاهوري والردّ على اتباعه، طبع قسم

جديد ومبتكر في التأليف، إذ إن الشيخ مطبوعة. البلاغي كتبها بأسلوب جديد يختلف عن بقية الحواشي المكتوبة آنذاك، بيّن للقرّاء أدلة الفتاوي، وابتعد عن كتابة دورة فقهية كاملة ومفصلة، غير مطبوعة.

> ٢٥. رسالة في التقليد، رسالة صغرة بحث فيها الشيخ البلاغي موضوع التقليد من جوانبه كافة، ولم يوفَّق لإكمالها، غير مطبوعة.

> ٢٦. رسالة في الخيارات، رسالة صغيرة بيّن فيها الشيخ البلاغي شيئاً يسيراً من الخيارات، ولم يوفّق لإكمالها، غير مطبوعة.

> ۲۷.داعى الإسلام وداعى النصارى، أحد آثار الشيخ البلاغي في الردّ على النصارى، ألّفها في سامراء بين سنة ١٣٢٦ هـ وسنة ١٣٣٦ هـ، ولم يوفّق لإكمالها، غير مطبوعة.

> ٢٨.الردّ على جرجيس سايل وهاشم العربي، أحد آثار الشيخ البلاغي في الردّ على النصاري، الفها في سامراء بين سنة ١٣٢٦ هـ وسنة ١٣٣٦ هـ، ولم يوفّق لإكمالها، غير مطبوعة.

> ٢٩. الردّ على كتاب (تعلم العلماء)، أحد آثار الشيخ البلاغي في الرد على الملل والنحل والنزعات العقائدية المنحرفة، غير



٣٨. نور الهدى، رسالة صغيرة في حلّ بعض الشبهات التي وردت على الشيخ البلاغي من لبنان، طبعت في النجف.

٣٩. وضوء الإمامية وصلاتهم وصومهم، رسالة مختصرة في أن وضوء الإمامية وصلاتهم وصومهم هي بحسب أدلة الإسلام، طبعت ترجمتها إلى اللغة الانكليزية، ولم يُطبع الأصل العربي.

٤٠. داروين وأصحابه، رسالة في الرد على الملل والنحل والنزعات العقائدية المنحرفة، مطبوعة.

٤١. عمانوئيل، رسالة في الردّ على الملل والنحل والنزعات العقائدية المنحرفة، غير مطبوعة.

27. مراسلة علمية جرت بينه وبين العلامة السيّد محسن الأمين سنة ١٣٤١ هـ، حول ما كتبه الأمين في مناسك الحجّ، وقد طُبعت هذه المراسلة كاملة في كتاب (أعيان الشيعة، ج٤، ص٢٥٨ – ٢٦١).

27. مراسلة تأريخية، أثبت فيها الشيخ البلاغي مشاهداته للمواكب والشعائر الجسينية التي كانت تُقام في مدينة سامراء، وقد كتبها جواباً لرسالة وصلت إليه من الشيخ ابراهيم المظفر، الذي طبعها ضمن كتابه (نصرة المظلوم).

23. مراسلة علمية، كتبها الشيخ البلاغي جواباً على رسالة بعثها له الحاج عباس قلي الواعظ سنة ١٣٤٧ هـ، يستفسر فيها عن مسائل علمية عدة، طُبعت في مجلة العرفان.

25. مراسلة تاريخية، جرت بين الشيخ البلاغي وبين السيد محسن الأمين، إذ بعث الأمين رسالة سنة ١٣٥١ هـ، يسأله فيها عن أحوال والد الشيخ البلاغي الشيخ حسن وعن الشيخ طالب بن الشيخ عباس البلاغي، فأجابه الشيخ البلاغي سنة ١٣٥٢ هـ، طبعت في كتاب (أعيان الشيعة ١٣٥٢).

23. رسالة مختصرة، بعثها الشيخ البلاغي قبل وفاته بثلاثة عشر يوماً إلى البلاغي الله عسن الأمين، ذكر فيها تفسيره آلاء الرحمن، طبعت في كتاب (أعيان الشيعة 1711).

٤٧. قصائد الشيخ البلاغي، وهي كثيرة، الا ان الموجود منها، أربع عشرة قصيدة، أكثرها في مدح أهل البيت المهم وباقي قصائده، في تهنئة خليل، أو رثاء عالم جليل، أو في الدفاع عن رأي علمي، أو شرح عقيدة، أو فكرة فلسفية بطريقة المعارضة الشعرية، فله:

«كان الله ضعيفاً ناحل الجسم، تفانت قواه في المجاهدات أو المثابرات الدينية، وكان في آخر أمره مكبّاً على تأليف التفسير بكل جهدٍ أكيد، ولكن لم يمهله الأجل»<sup>(۲)</sup>.

ويبدو أن الشيخ البلاغي كان عنده إحساس أنه سوف ينتقل إلى بارئه في شهر - قصيدة قرّظ فيها كتاب (العتب شعبان، لذا نجده في إحدى قصائده في مدح الإمام الحجة الله يقول:

وعدُ وصليَ فيهِ وليلةُ عيدي (٣).

فكان كما أجراه الله على لسانه، إذ وصل إلى رحمة ربه في شهر شعبان.

وقد أرّخ عام وفاته الأديب السيد محمد الحلِّي بأبيات فقال:

محبوبة، الشيخ جعفر باقر، ماضي النجف

مجموعة الأوردبادي، ص١٩٩ ـ ٢٤٤؛ نقلاً من: الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص٣٥٧.

(٣) ينظر: محبوبة، الشيخ جعفر باقر، ماضي النجف وحاضرها، ج٢، ص٦٤؛ الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ

- قصيدتان في ذكر الإمام المهدي
- قصيدة فلسفية جارى بها القصيدة العينية لابن سينا.
- قصيدتان في رثاء الإمام الحسين التلكِ.
- قصيدة في رثاء السيد محمد سعيد الحبّوبي.
- الجميل) للسيد محمد بن عقيل.

- قصائد إخوانية عدة، منها: رسالة حَيِّ شعبانَ فهو شهرُ سُعُودي بعثها من سامراء إلى بعض إخوانه، ومنها في تهنئة مولود، ومنها إلى السيد محسن الأمين بعثها إليه وهو في الشام، ومنها جواب لابن عمه الشيخ توفيق في لبنان.

## ثامناً: و فاته

بعد سبعين عاما، من الدراسة والبحث العلمي، توفي الشيخ البلاغي في ليلة الاثنين الثاني والعشرين من شهر وحاضرها، ج٢، ص٦٢. شعبان سنة ١٣٥٢ هـ، إثر إصابته بمرض (٢) الأوردبادي، العلامة محمد علي، التراجم \_ ذات الجنب، بعد أن ابتلي في أواخر عمره بمرض السكر والسل(١).

(١) ينظر: العاملي، السيد محسن، أعيان الشيعة، ج٤، ص٥٥٥؛ آقا بزرك الطهراني، نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج١، ص٢٢٤؛ السماوي، الطليعة من شعراء الشيعة، ج١، ص١٩٥؛ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص٥٠٥.





# دهي الإسلام إذ

به تداعی سوره وشرع طـه أسـفـاً

أسامسضى نسسره مذ غاب أرّخت ألا

غاب (الهدى) و(نوره)(١).

دُفن الشيخ البلاغي في الصحن العلوي المبارك في الحجرة الثالثة من جهة القبلة قرب الجهة الغربية، وهي حجرة آل العاملي، الذين كانت تربطه معهم علاقة وطيدة أيام دراسته في مدينة النجف بقصائد مؤثرة (٤٠). الأشر ف<sup>(۲)</sup>.

> ونقول مقولة العلامة آقا بزرك الطهراني: إن الشيخ البلاغي لم يمت؛ لأن من خلّف ما خلّفه من الآثار التي تهتدي بها الأجيال ويحتجّ بها الأبطال<sup>(٣)</sup>.

> (١) ينظر: محبوبة، الشيخ جعفر باقر، ماضي النجف وحاضرها، ج٢، ص٦٦؛ الحكيم، محمد جواد البلاغي، المدخل، ص٣٤٨.

# تاسعاً: رثاؤه

كان لنبأ وفاة الشيخ البلاغي، أثر كبير في الأوساط العلمية والدينية في العالم الإسلامي عموماً، وفي مدينة النجف الأشرف؛ لما يحتله من مكانة بارزة وريادية في مجال التدريس والتأليف والدفاع عن الدين الإسلامي والقرآن الكريم.

«انقلب النجف يوم أن سمع بنبأ وفاته، فخرج عن بكرة أبيه وصار مشهوداً، ورثاه أعلام شعراء عصره

وشيع تشييعاً مهيباً شارك فيه آلاف المؤمنين، وفي مقدمتهم كبار مراجع الدين وطلبة الحوزة العلمية في النجف، وأقيمت له مراسم التأبين في كثير من مدن العراق وبعض عواصم البلدان الإسلامية(٥).

وقال في رثائه الاستاذ توفيق الفكيكي، «وما أن نعاه النُعاة حتى ارتجّت مدينة النجف الأشرف، فألقت بأفلاذها، وقذفت بسكّانها على اختلاف طبقاتهم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ وهم يندبون فقيد الإسلام ونابغة الشرق،

(٤) الخاقاني، على، شعراء الغري، ج٢، ص ٤٤٠.

(٥) ينظر: الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص٧٠٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: العاملي، السيد محسن، أعيان الشيعة، ج٤، ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: آقا بزرك الطهراني، نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج١، ص٢٢٤.

وقد اهتزت لفقده محافل الشرق وأندية الغرب، وبكته محاريبه وصلواته وأقلامه ودفاتره ومؤلفاته»(۱).

# المحور الثاني أولاً: الشيخ البلاغي في مدينة سامراء

في سنة ١٣٢٦هـ سافر الشيخ البلاغي إلى مدينة سامراء المقدسة، لحضور أبحاث الميرزا محمد تقي الشيرازي (ت ١٣٣٨هـ)، إذ إنه لم يترك درسه طيلة العشر سنوات التي استقر فيها في تلك المدينة المقدسة، وفي هذه المرحلة قام بتأليف بعض الكتب والرسائل، مثل: الهدى إلى دين المصطفى، ألّفه سنة (١٣٣٠هـ)، والتوحيد والتثليث، ألّفه سنة (١٣٣١هـ)، وداعي الإسلام وداعي النصارى، الردّ على جرجيس سايل وهاشم العربي.

ترك الشيخ البلاغي مدينة سامراء المقدسة سنة (١٣٣٦ هـ) بعد احتلالها من قبل القوات الإنكليزية، وذهب إلى مدينة الكاظمية المقدسة (٢).

ويبدو أن الشيخ البلاغي وطوال مدة إقامته في مدينة سامراء قد اتجه في نشاطه العلمي إلى التأليف في علم الأديان المقارن، ويُعد الشيخ البلاغي من رواد علم الأديان المقارن، والدراسات الإسلامية المقارنة، يظهر ذلك جلياً في بحوثه ومقالاته، وقد اشار الزركلي إلى ال البلاغي كان من الباحثين في علم الأديان (٣).

ونجد إشارات عدة في كتب الشيخ البلاغي تُفسر لنا تأليفه عدداً من الكتب التي تناولت علم الأديان المقارن، وعقائد أهل الكتاب بالدراسة والتحليل، منها قوله: «ها هي البواخر تحمل إلى بلادنا من مصر وبيروت في كل شهر ألواناً من الكتب التي وجهت نيرانها إلى الإسلام وكتابه ونبيه عداءً، يكفيك منها: كتاب: هاشم العربي، مع تذييلاته، وكتاب الهداية المطبوع بمعرفة المرسلين الامريكان، ولا حاجة لذكر الصغار ككتاب: تعليم العلهاء، وكتاب حسن الايجاز، وكتاب العلهاء،

المدخل، ص١١١ \_ ١١٦؟ آقا بزرك الطهراني، نقباء البشر في القرن الرابع عشر، ج١، ص٣٢٣ \_ ٣٢٦.

(٣) ينظر: الزركلي، خير الدين، الاعلام، ج٢، ص ١٤٢.



العدد: الخامس السنة: الثالثة السنة: الثالثة

<sup>(</sup>۱) الفكيكي، توفيق، مقدمة كتاب الهدى إلى دين المصطفى، ج١، المقدمة، ص١٩.

<sup>(</sup>۲) ينظر: الحكيم، منذر، الحسون، محمد، (۳) ينظر: موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، ص١٤٢.

أبحاث المجتهدين، وكتاب رحلة الغريب ابن العجيب وغيرها»(١).

فالشيخ البلاغي في تناوله موضوعات علم الأديان المقارن والقضايا المعاصرة له، كتب لها دوام الاستمرارية والخلود في سماء الفكر والإبداع الفكري، «ورغم محدودية بحوثه زمانياً من خلال من خلال توجيه اهتمامه إلى النظريات من خلال بعض هذه النصوص. والأفكار والشبهات المطروحة عالمياً. إن اهتهامه بنقد المسيحية مضافاً إلى تحدي البهائية والأفكار السلفية المتحجرة لهو خير دليل على ما نقول»(٢).

> وكانت الغايات التي يرجوها الشيخ البلاغي في دراسته لنصوص الكتب ويعترفون بها. المقدسة (العهدين القديم والجديد) دراسة مقارنة، تتمثل بالغايات العلمية الصحيحة نفسها، التي يسعى الباحث المتتبع المسلم إلى اتباعها في دراسته لهذه، وهي:

> > (١) ينظر: البلاغي، محمد جواد، الرحلة المدرسية، ج٢، ص٣١٣.

(٢) الصاحبي، محمد جواد، المبلغي، أحمد، كتاب مجموعة مقالات المؤتمر العالمي لتكريم العلامة البلاغي، ص١٥-١٦.

١. ان تكون الدراسة للنص دراسة لا تستهدف الا إثبات ما يمكن ان يثبت من خلال كتب العهدين بغض النظر عن اعتبار أي دين أو اعتبار أي فكرة دينية اخرى.

٢. ان ندرس كتب العهدين لغاية اعتمادهما في إثبات بعض الأمور مما يتعلق اقتصارها على تناول القضايا المعاصرة بديننا وشريعتنا، يمكّن لنا احياناً ان نثبت له فقد، فقد منح نفسه الحرية المكانية حكماً شرعياً متعلقاً بالشريعة الإسلامية

٣. أن ندرس كتب العهدين لغاية اعتمادهما في البحث الجدلي مع أهل الديانتين المسيحية واليهودية، لإثبات ما يدور بيننا وبينهم من مسائل خلافية، باعتماد الأصول والمصدر التي يقبلونها

٤. ان ندرس كتب العهدين لغاية إثبات ما يمكن اثباته من الاحكام ومن القضايا لأصحاب الديانات انفسهم، یعنی ان ندرس کتابهم وسنتهم کها درسوا كتابنا وسنتنا <sup>(۳)</sup>.

وكان منهج الشيخ البلاغي في الرد والمناقشة وتناوله عقائد أهل الكتاب،

(٣) ينظر: الأراكي، الشيخ، مداخلة على محاضرة السيد سامي البدري، ص ٧٠-١٧.

منهجاً علمياً يعتمد الدليل والبرهان، إذ لبعض المسائل العقائدية المقارنة على جملة «إن منهج الشيخ البلاغي في الرد والمناقشة من الاسس السليمة والمتكافئة، إذ إنه «لا كان منهج القرآن الكريم في الدعوة إلى يصح توجيه الاتهامات بدون أدلة، كما لا سبيل الله بالحكمة والموعظة الحسنة، يصح الخوض في قضايا العقائد بوجهة وقد جادل المخالفين بالتي هي أحسن. نظر مسبقة، متعصبة، غير قائمة على أسس

فمحاكاة العقول من خلال المسلّمات العقلية، يأتي في مقدمة الأسس التي اعتمد عليها البلاغي في مناظراته وقد وظَّف البلاغي في نقاشه الذي وحواراته، واستشهاده بالادلة والبراهين من نصوص الكتاب المقدس في حواره ومناظراته مع اليهود والنصاري، وما ورد

وقد ذكر الشيخ البلاغي في كتابه (رسالة أعاجيب الأكاذيب)، أسلوبه في عرضه لعقائد أهل الكتاب ومقارنتها في ضوء علم الأديان المقارن، بقوله: «وحداني حب العلم إلى النظر في دعوة المبشرين من النصارى واجتهادهم في نشر الكتب في جميع النواحي، لكي أرى قيمتها ... فأخذت بكلتا يدي التحقيق والانصاف، ومشيت بينهما جنباً بجنب، فتصفّحت كتب المبشرين، وأمعنت النظر

وكان حصيلة ذلك اعتهاده البرهان العقلي منطقية»(٣). الصادق، والنقل المتواتر القاطع، والجدال المستند إلى مشهورات القوم ومسلماتهم، وما ألزموا به أنفسهم»(١).

لم يُلغ الآخر، مفردات الشريعة الغرّاء، العقائدية والاخلاقية والعبادية، في سبيل إيصال الحقيقة، وكان يحترم الرأي الآخر من اقوال علمائهم. مجسّداً للمقولة: (الخلاف في الرأي لا يفسد للودّ قضية) ولكن بشروط المناقشة العلمية، إذ انه لم يقم بالرد والنقض على عقائد وآراء الآخرين، بل كان يوضح المفهوم الإسلامي، وقدرة الشريعة الإسلامية على إنارة الطريق وصولاً إلى الكمال الإنساني والاجتماعي<sup>(٢)</sup>.

وقد اعتمد البلاغي في تناوله



(٣) البلاغي، الرحلة المدرسية، ج٢، ص٣.

<sup>(</sup>١) الناصر، الشيخ غالب، ظاهرة الكتاب المضاد عند الامام البلاغي، ص١٧٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: نصّار، صاحب محمد حسين، الاسس القرآنية في الإسلوب الحواري للعلامة البلاغي، ص٧٠٧.

في كتب العهدين، مرة بعد مرة»(١).

اما طريقة البلاغي واسلوبه في الرد على المعترضين، فقد اشار البلاغي في المقدمة السابعة من كتابه (الهدى) إلى أنه: «لا يخفى على كل ذي رشد ومعرفة بطريق البحث والمباحثة، ان مباحثة أهل الدين والاعتراض على جامعتهم وأصل دينهم انها يحسن ولا يعد خبطاً ومراوغة عن الحق إذا كان البرهان عليهم بالمقدمات المنتهية إلى بداية العقل أو المسلمة عند عمومهم ...، ولإجل هذا لم اعتمد في هذا الكتاب في البرهان الاعلى ما هو حقه من المقدمات البديهية لدى العقل والعقلاء، ولم أجادل عموم النصاري وألزمهم في جامعة دينهم إلهاميته وصدوره عن الوحي وهي كتب العهدين»(٢).

وقد تعددت المناهج التي اتبعها الشيخ البلاغي في كتبه العقائدية المقارنة، ولا سيها المنهج العقلي والنقلي والمقارن، إذ إنه استعمل الحجج العقلية والنقل من نصوص ذلك الدين في مناقشة شخص (١) البلاغي، محمد جواد، أعاجيب الاكاذيب،

(٢) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج١، ص ۷٤ .

يدين بدينِ آخر غير الإسلام (يهودي أو مسيحي)، واعتمد الاسلوب الموضوعي الذي يتخذ من العقل ـ لا من العاطفة ـ أداة ووسيلة للوصول إلى فهم عقائد وافكار الآخرين، «ولعل من ابرز النماذج التي تمثّل الاسلوب العقلاني الرسالي، الاسلوب الذي يتمثل في كتب العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، التي تنوعت مواضيعها، في مناقشة عقائد أهل الكتاب، من اليهود والنصاري، وافكار الماديين الملاحدة، فقد تشعر وانت تقرأ هذه الكتب، ان هناك فكراً يتحرك ويتأمل ويحاور، بعيداً عن كل مشاعر التوتر والعصبية والانفعال»(٣).

ولنفسح المجال للشيخ البلاغي، والنصرانية التي عندهم الابها تسالموا على ليبين لنا اهمية كتبه في علم الأديان المقارن، في الرد على الكتب المغرضة والشبهات ضد الإسلام والقرآن الكريم، فيذكر في كتابه (الهدى إلى دين المصطفى)، «خدمة للمعارف وإحقاقاً للحق وإنتقاداً للزيف ليثنى من يريد الكتابة من جماح تعصبه، ويأخذ في مزال الاقدام وعثرات الاقلام بيد قلمه، وقد آثرت ان اجعل ذلك في خلال ما هو الامثل بنا، بل الواجب

(٣) فضل الله، السيد محمد حسين، مقدمة كتاب الرحلة المدرسية والمدرسة السيارة في منهج الهدى، ص٨.

ص۸۵-۹۵.

علينا من الارشاد إلى سبيل الهدى ودين الإسلام وداعي النصارى، والردّ على الحق وخالص الإيهان وحقيقة العرفان، جرجيس سايل وهاشم العربي، والردّ دين الإسلام المتكفل باعدل النظام واحسن التمدن وأكمل التهذيب لعامة والأناجيل<sup>٣)</sup>. البشر، وقربهم من الله وسعادتهم في الدنيا و الآخرة (١) .

> وذكر في مكانِ آخر «ان الاغضاء عن العادي على الحق خور ووهن، وتخلية سبيل المضلين خذلان للدين القيم، ومعاونة على الضلال والاثم والعدوان، وعقوق للاخوان من البشر، وقعود عن نصرتهم على عادية الشبهات ووساوس الغواية، وذلك مما يأباه الدين والعواطف ويحظره العقل والشرع، وما في احقاق الحق من غضاضة وان غيظ المضل، على اهلها جنت براقش، وللحديث شجون»(۲).

> بلغ عدد كتب الشيخ البلاغي التي ألَّفها في علم الأديان المقارن، الثمانية كتب، أربعة منها مطبوعة، هي: أعاجيب الأكاذيب، والتوحيد والتثليث، والرحلة المدرسية، والهدى إلى دين المصطفى، وأربعة لم تُطبع لحد الآن، هي: داعي

> (١) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج١، ص۳۲.

على كتاب ينابيع الإسلام، والمسيح

نصف عدد هذه الكتب التي تتناول علم الأديان المقارن ألفها الشيخ البلاغي في مدينة سامراء، وهي:

١. رسالة التوحيد والتثليث، ألف الشيخ البلاغي هذه الرسالة في سامراء بين سنتى ١٣٣١ و١٣٣٢هـ، في رد النصارى، وهي رسالة صغيرة كتبها رداً على رسالة جاءته من سوريا في مسألة التوحيد، وطُبعت في صيدا وقم المقدسة وبيروت.

٢. الهدى إلى دين المصطفى، ألف الشيخ البلاغي هذا الكتاب في سامراء سنة • ١٣٣٠ هـ، ردّ به على النصاري، ودافع فيه عن كرامة القرآن الكريم من الشبهات والافتراءات التي أثارها بعض علمائهم، أمثال جرجيس سايل وهاشم العربي، طُبع ثلاث مرات، في صيدا بين سنتي١٣٣٠ و١٣٣١هـ، وفي النجف الأشرف سنة ١٣٨٥هـ، وفي بيروت سنة ١٤٠٥هـ.

(٣) ينظر: الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص١٩٦.





<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه، ص٥٥٥.

أحد آثار الشيخ البلاغي في الردّ على النصاري، ألفها في سامراء بين سنة ١٣٢٦هـ وسنة ١٣٣٦هـ، ولم يوفّق لإكمالها، غير مطبوعة.

٤. الردّ على جرجيس سايل وهاشم العربي، أحد آثار الشيخ البلاغي في الردّ على النصارى، ألفها في سامراء بين سنة ١٣٢٦هـ وسنة ١٣٣٦هـ، ولم يوفّق لإكمالها، غير مطبوعة.

فضلاً عن هذه الكتب الأربعة، كتب الشيخ البلاغي بعض المراسلات، صوّر فيها مشاهداته للمواكب والشعائر الحسينية التي كانت تُقام في مدينة سامراء، وقد كتبها جواباً لرسالة وصلت إليه من الشيخ ابراهيم المظفر، الذي طبعها ضمن كتابه (نصرة المظلوم)(١).

# ثانياً: الشيخ البلاغي واللغة العبرية

اشتهر البلاغي من بين رجال الدين انه كان يعرف اللغة العبرية، وهو ما نجده مطبوعة في برلين سنة ١٩٠١. واضحاً بين طيّات كتبه، وفيها يخص موضوع دراستنا هذه وهو كتاب (الهدى

(١) ينظر: الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، (٢) كحالة، عمر، معجم المؤلفين، ج٩، المدخل، ص١٩٦.

٣. داعى الإسلام وداعى النصارى، إلى دين المصطفى) فيخيّل إلى من يقرؤه أنه يقرأ في كتاب ألفه أحد علماء اليهو د أو النصارى، فيجد مباحثه في أسفار الكتاب المقدس (العهد القديم والجديد) من العُمق بحيث لا يُقدم عليها الا من كانت له اليد الطولي في تبيان معانيها وتفسير ألفاظها، ولا نجد صفحة من صفحات هذا الكتاب الا وفيها استشهاد بنص عبري أو ذكر مضمون الآية من العهدين القديم والجديد، فضلاً عن ذكر البلاغي لبعض الألفاظ العبرية بلفظها العبرى وبحروف عربية (كرشوني)، بل حتى انه في بعض الاحايين يذكر نصاً كاملاً لآية من العهد القديم بلفظها العبري بحروف عربية، وهذا يدل دلالة واضحة على معرفة البلاغي باللغة العبرية معرفة جيدة تمكّنه من ذلك، فضلاً عن ان البلاغي ذكر ضمن قائمة النسخ التي اعتمدها في كتابة كتابه (الهدى إلى دين المصطفى) نسخة عبرانية لكلا العهدين (القديم والجديد)

وقد ذكر كحالة في معجمه عن المؤلفين ان البلاغي كان عارفاً باللغة العبرانية (٢).

ص ۱۶۳۰

مما منحه عقلية واعية، وقدرة على استيعاب الآخر بل احتوائه $^{(7)}$ .

ويذكر الشيخ محمد الحسون القديم التوراة العبري في نهاية السلاسة مسؤول مركز الابحاث العقائدية ان البلاغي كان محيطاً باللغة العبرية، «حتى انني شاهدت في بعض النصوص والوثائق ان علماء المسيح قد شهدوا على أن العلامة البلاغي يعرف اللغة العبرية ويتقنها بشكل جيد»<sup>(٤)</sup>.

اما كيف تعلم البلاغي اللغة العبرية، فيبدو ان البلاغي قد تعلم اللغة العبرية وفق مراحل ثلاثة، هي:

# المرحلة الأولى:

في النجف الأشرف، من خلال اليهود الموجودين هناك، أو في منطقة الكفل، القريبة من النجف الأشرف، ومن اليهود الذين يجوبون الشوارع ويبيعون بضاعتهم، ولا سيما بعد عودته من مدينة الكاظمية سنة ١٣١٢ هـ، وبعد ان اطّلع

(٣) الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص١٦٨، نقلاً عن الاستاذ الشيخ محسن مظفر

(٤) نشرة اكاديمية العلوم والثقافة الإسلامية، ص ۱۱.

ويذكر الشيخ المرعشي أحد طلاب الشيخ البلاغي انه رآه مراراً يتلو العهد وذلاقة اللسان، بحيث أقرّ حاخام اليهود بفضله واحاطته بدقائق اللسان العبري<sup>(١)</sup>.

«هذه العبرانية وكان يجيدها أيّما اجادة، أتاحها له اختلاط بسيط بالطائفة الإسر ائيلية في بغداد، أثناء ارتياده بيعهم وتوراتهم، لاستطلاع دفائن الأسرار والإشراف على مواطن الضعف في الكتب المقدسة»(۲).

ان تعلم البلاغي اللغة العبرية مكَّنه من الخوض في مجال علم الأديان المقارن، والمجادلة بالتي هي أحسن، وبعقلانية مستوعبة للآخر، إذ انه تعلم اللغة العبرية بكل ما يرتبط بها من حركات لفظية دقيقة،

(١) ينظر: المرعشي، السيد شهاب الدين النجفي، وسيلة المعاد في مناقب شيخنا الأستاذ، ص١٣٠. نقلاً من: الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص١٦٧.

(٢) التميمي. مشهد الإمام أو مدينة النجف، ص١٧٦ - ٢٢٦؛ نقلاً من: الحكيم، منذر، في ترجمة الشيخ البلاغي. الحسون، محمد، موسوعة العلامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، ص٥٠٥-٢٠٥.





على كتب اليهود ولغتهم العبرية.

وجاء في نشرة اكاديمية العلوم والثقافة الإسلامية ان البلاغي «تعلم اللغة العبرية من اليهود الدوّارة حيث كان عملهم هو حمل القماش والبضاعة على أكتافهم وبيعها في الشوارع والازقة وذلك في مختلف انحاء العراق، فاستغل العلامة هذه الفرصة السانحة والتي اتيحت له فكان يسأل هؤ لاء عن المفردات والجملات وفي بعض الاحيان كان يضطر لشراء كل البضاعة من احدهم لكي يعطيه مفرداً أو تركيباً هو بحاجة إليه ومع هذا كله فقد كان اليهود يبخلون في تعليم لغتهم إلى الآخرين وكثيراً ما كان يضطر طفلاً يهو دياً يعطيه ويسأل منه ما يريد»(١).

#### المرحلة الثانية:

في مدينة الكاظمية المقدسة في بغداد، التي مكث فيها ست سنوات من ١٣٠٦ \_ ١٣١٢ هـ، حضر على بعض علمائها، وفي هذه المرحلة، كان الشيخ البلاغي في ريعان شبابه، إذ كان يبلغ من العمر (٤٢ سنة)، وكانت الأمور مهيأة للأستقرار الاجتماعي

المقدمة، ص٥.

وللتحصيل الدراسي، وهناك كان يرتاد بيع اليهود والنصارى في بغداد، لاستيضاح بعض الأمور، والاستفادة من الكتاب المقدس (القديم والجديد) في الرد على شبهات المستشرقين حول القرآن الكريم والنبي محمد عَلَيْهُ، وفي هذا يقول الشيخ محمد حرز الدين، ان الشيخ البلاغي «تعب جداً في مراجعة اليهود والنصاري انفسهم في بغداد للفحص منهم عن بعض أسفار التوراة وفصول الاناجيل، مما فيه دلالة للرد عليهم في نفي نبوّة محمد بن عبد الله عَلَيْهِ وَاللَّهِ ) (٢).

فقد استطاع البلاغي خلال مدة وجوده في بغداد ان يمد جسور الصداقة إلى شراء بعض الحلويات حتى إذا شاهد مع بعض المثقفين اليهود والمسيحيين، وذلك بعد ان بذل جهوداً جبارة في هذا الصدد، فتعلم منهم اللغة العبرية، وحصل على معلومات عميقة تخص المذاهب والكتب المقدسة للنصاري واليهود.

## المرحلة الثالثة:

في مدينة سامراء، التي هاجر إليها من النجف الأشرف سنة ١٣٢٦ هـ،

(٢) ينظر: النجفى، الشيخ محمد حرز الدين، (١) نشرة اكاديمية العلوم والثقافة الإسلامية، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء ،ج١، . ۱۹٦ ص

وسنتناول أول كتاب ألّفه الشيخ البلاغي في مدينة سامراء في علم الأديان المقارن، وهو: (الهدى إلى دين المصطفى) الذي ألَّفه سنة ١٣٣٠ هـ، وتحليل بعض الألفاظ العبرية التي وردت فيه.

# ثالثاً: كتابه (الهدى إلى دين المصطفى)

تميّز البلاغى بعلمه الثر وبقدرته الفائقة على توظيف هذا العلم لخدمة الدين الإسلامي الحنيف، فكان يبحث وينقب في الكتب عن الأدلة والبراهين التي تمكّنه من إثبات الحجة ورد خصوم الإسلام من الداخل والخارج، فمن الداخل انبرى البلاغي في الرد على التيارات الإسلامية المتطرفة كالبهائية والوهابية، فبدأ يفضح أفكارها ويقوّض دعائمها ويفند مزاعمها، ومن الخارج تصدّى البلاغي إلى الرد على مشاريع الحملات التبشيرية التي كانت تستهدف القضاء على الإسلام، فتعلم اللغة العبرية حتى يتمكن من معرفة أسرار الكتاب المقدس (العهد القديم) ويطّلع على ما موجود فيه من النص الأصلى دون الرجوع إلى الترجمات التي حرّفت وبدّلت،

للإستفادة من أبحاث الميرزا محمد تقى رصين يستند إلى حقائق وردت في الكتاب الشيرازي، لمدة عشر سنوات، ويبدو ان المقدس (العهد القديم). الشيخ البلاغي قد أتقن اللغة العبرية إتقاناً جيداً خلال هذه المرحلة.

> «وقد تعلم \_ كها حدثنا الكثير من الفضلاء من طلابه \_ اللغة العبرية في سامراء على يد تاجر يهودي، حتى أجادها وأتقنها، وأخذ يكتب بها ويتكلم، ولما أن وقف الحاخام على ذلك منع التاجر من الحديث معه، لكن الشيخ البلاغي تَثِنُّ كان قد برع وأتقنها حتى لم يعد بحاجة إليه بعد. وأكمل دراسته في اللغة العبرية بعد ذلك في الكاظمية، وأخذ يطّلع بعد ذلك على الكتب اليهودية والمسيحية، والعهدين القديم والجديد بصورة خاصة، ويناقشها و بنقدها»<sup>(۱)</sup>.

> وفي هذه المرحلة ألَّف الشيخ البلاغي أول مؤلفاته في علم الأديان المقارن، وهو كتاب (الهدى إلى دين المصطفى) سنة ١٣٣٠ هـ، ويبدو من هذا الكتاب ومن كتاب (التوحيد والتثليث) الذي ألّفه سنة ١٣٣١ هـ، ان الشيخ البلاغي كان على معرفة جيدة باللغة العبرية، أهّلته ان يكتب بهذه الطريقة، ويُحاجج بأسلوب علمي





<sup>(</sup>١) البلاغي، أنوار الهدى، المقدمة، ص٦.

الواضح حول مسائل العقائد المقارنة البلاغي قد «أبهجت الشرق وزلزلت محمد رحمة الله العثماني (٣). الغرب، وأقامت عمد الدين الحنيف، فهو حامية الإسلام، وداعية القرن، ورجل البحث والتنقيب»(١).

> حجة في الرد على كتب علماء اليهود والنصاري، بها قدّمه من دليل علمي من والجديد)، فهو «بها حبّر فضح الحاخام والشيّاس، وبها حرّر ملك رق الرهبان والاقساس ... له بقلمه مواقف فلت جيوش الإلحاد، وشتّت جيوش العادين على الإسلام والطاعنين فيه»(٢).

> إلى دور البلاغي في التصدي إلى شبهات المبشّرين النصاري، وسعيه في إغناء الساحة الفكرية بها يزيد الحقيقة جلاءً ووضوحاً،

(١) الخياباني التبريزي، الملا علي الواعظ، علماء معاصرین، ص۱۶۲ ـ ۱۶۳ .

(٢) محبوبة، ماضى النجف وحاضرها، ج٢، (٣) البدري، السيد سامى، شبهات وردود، ص۲۲.

فكان ردّه رداً علمياً يستند إلى الدليل مما دفع البلاغي إلى تأليف كتابيه (الهدى العلمي الرصين، فترك لنا إرثاً معرفياً امتاز إلى دين المصطفى) و(الرحلة المدرسية أو بدقة الملاحظة والبحث الرصين والرد المدرسة السيارة)، رداً على الشبهات التي أثارها صاحب كتاب (الهداية) وردودهم وقدسية القرآن الكريم، وكانت كتب على كتاب (إظهار الحق) للعالم السني

ومن بين الكتب التي ألفها البلاغي وتناول فيها بالبحث المقارن عقائد أهل الكتاب، ودحض ادعاءات علماء الغرب وقد أصبحت مؤلفات البلاغي وافتراءاتهم على القرآن الكريم، كتاب (الهدى إلى دين المصطفى).

ألّف الشيخ البلاغي هذا الكتاب في خلال كتبهم المقدسة (العهدين: القديم مدينة سامراء سنة ١٣٣٠هـ، ويُعد باكورة أعماله في علم الأديان المقارن، وله مكانة خاصة عند مؤلفه الشيخ البلاغي، حتى إنه كان يُعرف به، (كاتب الهدى النجفي)، وبهذا اللقب وقّع كتابه (أنوار الهدى) الذي ألُّفه في النجف الأشر ف سنة (١٣٣٩هـ)، وقد أشار السيد سامى البدري وكثيراً ما أحال إليه في آثاره الأخرى التي ألَّفها بعده، مثل: الرحلة المدرسية، والتوحيد والتثليث، وأنوار الهدى، آلاء الرحمن في تفسير القرآن.

ويُعد هذا الكتاب من أهم كتب

ج۱، ص۱۱ ـ ۱۲.

الناضجة»(٢).

وقد تميّز أسلوب البلاغي في معظم مؤلفاته، بعمق البحث، وسلاسة التعبير، وسهولة البيان، وحسن العرض، إذ إنه لا يتحدث عن موضوع الا بعد ان يدرسه درساً يلم بجوانبه كافة، مما لا يدع مجالاً لناقد أو معترض (٣).

ونجد في كتاب (الهدى إلى دين المصطفى)، ان البلاغي اتبع المنهج المعروف بـ (الفلقة)، وهي بشكل محاورة بين الشخص ونفسه، وكأنها مع الخصم، إذ إنه يتوقع الاسئلة التي يمكن ان يطرحها الخصم، فيقوم هو بافتراض السؤال الذي قد يُطرح عليه، ثم يقوم بالرد على هذا السؤال، بعد ان يتابع ويستقصي المعلومة مصورة مفصلة (3).

أما سبب تأليف هذا الكتاب فهو كما يذكر البلاغي ذلك:

(۲) الفكيكي، توفيق، مقدمة كتاب الهدى إلى دين المصطفى، ج١، المقدمة، ص٢٤. البلاغي وأكثرها شهرة، وفي مقدمة مؤلفاته وتصانيفه القيمة، ومن الادلة الساطعة على سعة معارف البلاغي، وإحاطته بتاريخ الأديان والشرائع والعقائد، فضلاً عن ان هذا الكتاب بها حواه وبجزئيه يُعد أنموذجاً للرد على اعتراضات المفترين على قدسية الإسلام والقرآن الكريم.

أصبح هذا الكتاب مرجعاً مهماً يعتمد عليه العلماء في مؤلفاتهم ومناظراتهم، فقد أشار إليه السيد أبو القاسم الخوئي، تلميذ الشيخ البلاغي، في أكثر من موضع من تفسيره البيان في تفسير القرآن(۱).

ويذكر الاستاذ توفيق الفكيكي في قد يُطرح عليه، ثم مقدمته لكتاب الهدى إلى دين المصطفى، السؤال، بعد ان يت أن «هذا الكتاب يأتي على رأس مؤلفاته بصورة مفصلة (٤). وتصانيفه القيمة، وفي قمة ذخائره العلمية أما سبب تأ الغالية، بل هو أنفس نفائسه الفكرية، كما يذكر البلاغي ذومبدعاته العقلية وجاء أقوى دليل على سعة معارفه، وأسطع برهان على إحاطته بتاريخ الأديان والشرائع والعقائد، دين المصطفى، ج١،١٤ تدلك على ذلك أبواب الكتاب وفصوله، المرسية، ص٨.





العدد: الخامس السنة: الثالثة الدر ۲۰۲۲م

<sup>(</sup>٣) ينظر: البلاغي، محمد جواد، الرحلة المدرسية، ص٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: النصراوي، ثائر عباس هويدي، الملامح العامة لمنهج الشيخ البلاغي في نقد الفكر الديني، ص٢٠٧-٢٠٨.

<sup>(</sup>١) ينظر: الخوئي، السيد أبو القاسم، البيان في تفسير القرآن، ص ٢٠، ٥٥، ٥٨، ٢٨٤.

١. الرد على مقالة المستشرق الانكليزي جرجيس صال في الإسلام، وهاشم العربي، الذي عرّب المقالة وطبعها صفحة وألحقها بتذييل مستقل في آخرها (٩٥) صفحة، وتذييلات متفرقة في لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَينَ ﴾ (الأنعام:٧١). أثنائها، وقد سمّى البلاغي صاحب المقالة عند التعرض لكلامه بـ: سايل، والإشارة إلى المقالة بـ: ق، والمعرّب سهاه البلاغي ب: المتعرّب، وتذييله المستقل بـ:ذ، والتذييلات التي في اثناء المقالة بـ: قذ.

٢. الرد على كتاب (الهداية) وتقع (البقرة:١١٣). صفحاته في (١٢٢٨) صفحة، ألف بين ١٩٠٠ ـ ١٩٠٤ م، وهو رد على كتابي يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾ (اظهار الحق، والسيف الحميدي)، وقد سمّى البلاغي مؤلفه عند التعرض لكلامه ب: المتكلف، والكتاب به (۱).

> وقد استهل البلاغي كتابه هذا بثلاث آيات من القرآن الكريم، توضح الغاية والهدف منه، وهي تعبر اصدق تعبير عن مضامين الكتاب، والطريق الذي اختطه البلاغي في المحاججة والبحث، قال تعالى:

(١) البلاغي، الشيخ محمد جواد، الهدى إلى دين اختلاف الأوقات في وحي كتبها (ص١١) المصطفى، ج١، ص٣١ - ٣٣.

• ﴿قُلْ أَنَدْعُو مِنْ دُونِ اللهِ مَا لا يَنْفَعُنَا وَلا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَى أَعْقَابَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَانَا اللهُ كَالَّذِي اسْتَهْوَتْهُ الشَّيَاطِينُ فِي في كتاب سنة (١٨٩١) ويقع في (٣٢١) الْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَى الهُّدَى ائْتِنَا قُلْ إِنَّ هُدَى الله هُوَ الهُّدَى وَأُمِرْنَا

- ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَى عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَارَى لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ الْكِتَابَ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيهَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾
- ﴿ وَمَنْ يَبْتَغ غَيْرَ الْأِسْلام دِيناً فَلَنْ (آل عمران:٥٨).

ويقع كتاب (الهدى إلى دين المصطفى) في (٧٢٢) صفحة، وبجزئين، وقع الجزء الأول منه في (٣٦٠) صفحة مع مقدمة للاستاذ توفيق الفكيكي (ص٥ \_ ٣٠)، والجزء الثاني وقع في (٣٦٢) صفحة، وقد جعل البلاغي هذا الكتاب في (١٤) مقدمة، تناول في المقدمة الأولى أسماء كتب اليهود والنصاري (ص٤٣ \_ ٤٠)، والثانية، دلالة العهدين على

- ٣)، والثالثة، مخالفة ترتيبها لوحيها (٤٤ بعض الألفاظ العبرية التي ذكرها - ٤٥)، والرابعة، الحالات المستغربة الشيخ البلاغي في كتابه (الهدى إلى دين لانبياء العهدين عند الوحي (٤٦ - ٥٧)، المصطفى)، بلفظها العبري ولكن بحروف والخامسة، سيرة بني إسرائيل والملة عربية، ودفاعه من خلال تحليلها وذكر النصرانية (ص٥٣٥-٧٢)، والسادسة، معانيها اللغوية والدلالية عن القرآن لا حجة بكتب العهدين (ص٨٦-٧٣)، الكريم ورد شبهات المشككين في بعض والسابعة، شروط البرهان والجدل الفاظه وكلهاته.

بداية يجب أن نوضح الطريقة التي اتبعها الشيخ البلاغي في الاشارة إلى فصول العهد القديم واياته.

اتبع البلاغي الطريقة المتعارف عليها في ذكر إصحاحات (فصول) العهد القديم وفقراته (آياته)، وهي أنهم إذا أرادوا ان يشيروا إلى فقرة (آية) أشاروا إلى سفرها بها معروف من رموز الأسفار ثم أشاروا إلى إصحاحها بعده بالرقم الهندي الأرقام العربية المستعملة حالياً) وجعلوا بعده نقطتين إحداهما فوق الأخرى، هكذا (:) ثم أشاروا إلى الآية بعدها بالرقم أيضاً، مثاله إذا أردنا ان نشير إلى الآية السادسة من الإصحاح التاسع من سفر التكوين رسمنا هكذا (تك ٩: ٦)، وإذا الرادوا الإشارة إلى آيات متعددة أشاروا إلى الأولى بنحو ما ذكرنا ثم رسموا بعدها خطاً عرضياً هكذا (-) ورسموا بعده خطاً عرضياً هكذا (-) ورسموا بعده

والخامسة، سيرة بني إسرائيل والملة النصرانية (ص٥٣-٦٧)، والسادسة، لا حجة بكتب العهدين (ص٦٨-٧٣)، والسابعة، شروط البرهان والجدل (ص٧٤ ـ ٧٦)، والثامنة، رسالة الرسول (ص۷۷ ـ ۲۰٦)، والتاسعة، في بيان ما تثبت به الرسالة (۲۰۷ ـ ۲۱۷)، والعاشرة، في ذكر موانع للنبوة والرسالة (ص١٨٠ ـ ٢٢٠)، والحادية عشرة، في وجوب النظر في دعوى الرسالة، والثانية عشرة، في النسخ في الشريعة الإلهية (ص٧٥٥\_ ٣٥٥)، انتهى الجزء الأول، والثالثة عشرة، في دفع الاعتراضات على قدس القرآن الكريم (ص٥ \_ ٢٩٤)، والرابعة عشرة، فيها تضمنه العهدان الرائجان من حيث اللاهوت والنبوات والشريعة والآداب (ص ۲۹۰ \_ ۲۹۳) (۱).

#### تحليل بعض الألفاظ العبرية

سنتناول هنا بالدراسة والتحليل

(۱) لمزيد من التفاصيل حول هذه المقدمات وما حوته من فصول وموضوعات، ينظر: البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج١، ص٣٥٦\_ ٣٦٠؟ ج٢، ص٣٥٧\_ ٣٦٢.





عدد الآية الأخيرة فيكون الخط العرضي ان نشير إلى جملة من الثامنة عشرة إلى نهاية الثالثة والعشرين من الإصحاح الحادي والعشرين من سفر التثنية رسمنا هكذا (تث ۲۱: ۱۸ \_ ۳۲)<sup>(۱)</sup>.

وقد لاحظنا معرفة البلاغي باللغة العبرية من خلال الألفاظ التي ذكرها بالحرف العربي وهي ألفاظ عبرية، فضلاً عن أنه ذكرها بالحركات المحرّكة بها في الأصل العبري، مثل ذكره اسم النبي الياس (اليا، الياهو) فإنه لو لم يكن مُطّلعاً على الأصل العبري لما حرّك حرف الياء بالفتح الممدود (اشباع حركة الفتح)، وذكر كلمة (يتّير) بتشديد حرف التاء وهو ما جاء في الأصل العبري... وغيرها من الإشارات اللغوية التي نجدها مبثوثة بين طيات هذا الكتاب، تدل على معرفة البلاغي باللغة العبرية (٢).

# • (סֶפֶר תוֹרָה נְבִיאִים וּכְתוֹבִים / سِفِر تورا نِفيئيم וوكتوفيم): كتاب التوراة والأنبياء والكتب

(١) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج١، ص۳۸.

(٢) المصدر نفسه، ج٢، ص٤٤، ٧٦، ٧٩ وغيرها.

ذكر البلاغي في المقدمة الأولى، بمعنى إلى أو حتى، مثال ذلك: إذا أردنا انه لما كان من مباحثة علماء اليهود والنصاري، والاحتجاج عليهم جدلاً وإلزاماً بها في العهدين المنسوبين إلى الإلهام والوحي الالهي، لذا كان التعريف بكتب العهدين، وقد أشار البلاغي إلى عدد أسفارهما ومتى كتبت وأسماؤها في الترجمة السبعينية والنسخة العبرانية، وان الأول من العهدين هو المسمى بالعهد القديم وهو عبارة عن تسعة وثلاثين سفراً خمسة منها منسوبة لنبي الله موسى التلا تسمى بالتوراة، والاسفار الباقية منسوبة إلى الوحى إلى من بعد موسى من الأنبياء إلى ما قبل زمان المسيح التلا بنحو ثلاثمائة وسبع وتسعين سنة، وقد يُسمى جميع العهد القديم بالتوراة، واللسان الأصلى له إلى ما قبل سبى بابل هو اللسان العبراني، ومن سبي بابل صار الأصل لبعضها هو اللسان الكلداني وهو لسان بابل، ثم ترجم العهد القديم إلى اللغة اليونانية بعناية سبعين أو اثنين وسبعين من علماء اليهود لمئتين واثنتين وثمانين سنة أو وخمس وثمانين أو وست وثمانين قبل المسيح، قيل انها تمت في اثنين وسبعين يوماً وسميت بالترجمة السبعينية (٣).

(٣) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج١،

من الحروف الأولى لهذه الاقسام الثلاثة لفظاً واحداً وهو (תנ»ך/ تناخ) لينوب في الاستعمال عن أسماء الأجزاء الثلاثة الكبيرة التي يتكون منها العهد القديم وذلك بقصد الاختصار(١).

العهد الجديد الذي أقامه السيد المسيح، كما جاء في إنجيل متّى ٢٦: ٢٨ (لان هذا هو دمي الذي للعهد الجديد، الذي يسفك من أجل كثيرين لمغفرة الخطايا)، وقد جاء في سفر إرميا ٣١: ٣١، ٣٢ (ها ايام تأتي يقول الرب، وأقطع مع بيت إسرائيل عهداً جديداً، ليس كالعهد الذي قطعته

ص٣٤ ـ ٣٨، وقد ذكر البلاغي في الجزء الثاني، ان الموجود من العهد القديم، بعد أسفار التوراة، حصتين، سموا الأولى (نبيايم \_ اشونيم) الأنبياء الأولين، والثانية (نبيايم احرونيم) الأنبياء الآخرين، ثم ذكروا حصة بعد ذلك سموها (كتوبيم) اولها المزامير (تهليم) وآخرها اخبار الايام الثاني، ينظر: ج٢، ص٩٠١.

(١) ينظر: ظاظا، حسن، الفكر الديني الإسرائيلي (أطواره ومذاهبه)، ص٧٣.

من المعروف ان العهد القديم يسمى مع آبائهم)، والعهد القديم هو (عهد في اللغة العبرية (ספר תורה נְבִיאִים الرب) الذي تكرر لإبراهيم ثم إسحاق וּכְתוֹבִים / سِفِر تورا نِفيئيم וوكتوفيم): ثم يعقوب ثم تكرر على لسان موسى كتاب التوراة والأنبياء والكتب، دلالة والأنبياء من بعده، وقد بدأ هذا العهد أولاً على اقسامها الثلاثة، وقد صاغ اليهود مع نوح بعد ان أغرق الله الأرض ومن عليها (تكوين ٩: ٨ ـ ١٧)، ويأتي العهد الثاني لإبراهيم (تكوين ١٣: ١٤ ـ ١٧)(٢).

وجاء في قاموس الكتاب المقدس ان الكتاب المقدس (القديم والجديد) هو مجموع الكتب الموحاة من الله والمتعلقة وسُمّى بالعهد القديم نسبة إلى بخلق العالم وفدائه وتقديسه وتاريخ معاملة الله لشعبه، ومجموع النبوات عما سيكون حتى المنتهى، والنصائح الدينية والأدبية، ويدعى أيضاً الكتب وكلمة الله(٣) .

ويسمى اليهود كل كتاب من هذه الكتب (١٥٥٦ سِفِر) والجمع (١٥٥٦ سِفِر) / سِفاريم)، ويبلغ مجموع أسفار العهد القديم (٣٩) سفراً، هي المعتمدة لدى الكنيسة البروتستانتية، اما الكنيسة الكاثوليكية فيبلغ عدد الأسفار لديهم (٤٦) سفراً، إذ يضيفون سبعة أسفار





<sup>(</sup>٢) ينظر: البار، محمد على، المدخل لدراسة التوراة والعهد القديم، ص٥٩ -١٦٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: قاموس الكتاب المقدس، ص٧٦٢.

ص ۲۰.

يسوع بن سيراخ، باروخ، المكابيين الأول، المكابيين الثاني، ومن اليهود من يجعل أسفار العهد القديم (٢٣) سفراً، على عدد حروف هجائهم، ولذلك اعتبروا نبوات عولم، ولحق عولم) وما قيل فيه (عهد ابدي، الاثنى عشر نبياً الصغار سفراً واحداً، وضموا مراثى (إرميا) إلى سفر (نبوته) و(راعوث) إلى سفر (القضاة)، في حين ان وعد عولم)(٢). بعضهم فصل هذين السفرين الأخيرين لوحدهما جاعلاً العدد (٢٤) سفراً حسب حروف الهجاء عند اليونان(١).

## (עולם / عولام): أبد

ذكر البلاغى خلال تناوله مادة (الأبد) في التوراة والعهد القديم، وانهم يحتجون على المسلمين في ان كثيراً من شريعتهم قد نصت التوراة على انه ابدى والى الابد، فيمتنع ما جاء به الإسلام من نسخ هذه الأمور، وردّ البلاغي في أن الاحتجاج بهذا متوقف على صحة السند المعنى (٤). للتوراة الرائجة، وهو متوقف على دلالة ما تذكره في الأصل العبراني على التأبيد مدى الليالي والأيام، وليس كذلك كما يشهد به التتبع في العهد القديم العبراني، فإنّ كل ما قيل في تعريبه فريضة أبدية، فإنه في (١) ينظر: التونجي، محمد، اللغة العبرية وآدابها،

اخرى هي: طوبيا، يهوديت، الحكمة، الأصل العبراني (حقت علوم)، وما قيل في تعريبه (كهنوت ابدية) فإنه في الأصل (كهونة لحقت عولم) وما قيل فيه فريضة دهرية، فانه في الأصل (حقت عولم، وحق وميثاق ابدي) فإنه في الأصل (بريت عولم) وما قيل فيه إلى الابد فإنه في الأصل (لعولم

وكلمة (لاالم المعولام) اسم مفرد مذكر، يأتي بمعنى: عالم، دنيا، كون، الإنسانية، وجود، خلود، وفي حالة الجمع (עולָמִים / عولاميم)(").

ويذكر ابن شوشان ان هذه الكلمة موجودة في الاوغاريتية (لالم /ع ل م) والمؤابية والكنعانية، والآرامية (لإلم עַלְמָא / عالمَ، عولما)، والعربية (عالم)، وانها ربيا مشتقة من الاداة (עד / عَد): خلود، ابدية، حتى، إلى ان، مع التوسع في

وجاءت هذه الكلمة في العهد

<sup>(</sup>۲) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج١، ص۲۲۳–۳۲۷ .

<sup>(</sup>٣) قوجمان، قاموس عبري ـ عربي، ص٦٣٢.

<sup>(</sup>٤) אבן שושן. המלון החדש, כרך . ומישי ע – צ<sub>י</sub> עמ» ۱۸۸۸ ו

٦. طول الحياة، مدة البقاء على قيد / عولام) في (٤٢٥) موضع، منها: تكوين الحياة، نحو: (العبد يخدم سيده إلى الابد) ٩: ١٢، ١٣: ١٥، خروج ١٢: ١٧، تثنية خروج ٢١: ٦، (الام تنذر ابنها ليخدم في ٢٣: ٤، مزامير ١٨: ٥١، وبصيغة الجمع بيت الرب إلى الابد) صموئيل الأول ١:

وجاءت كلمة (لالأم/عولام) مع كلمات اخرى، فقد جاءت مع كلمة (עַד/عَد)، بصيغة (עולָם וָעֶד / عولام فاعيد): إلى الابد، في (٦) مواضع، منها: مزامير ٤٥: ٧، ٤٨: ١٥، وبصيغة (מֱעַתָּה וְעַד עולָם/ ميعتا وعَد عولام): من الآن والى آخر الزمن، في (٨) مواضع، منها: اشعيا ٩: ٦، مزامير ١١٣: 7,171: 1.

ومع كلمة (בְּרִית/ بريت): میثاق، ( $\mathbf{F}$ רית עולם/ بریت عولام): عهد ابدي، في (١٧) موضع، منها: خروج ٣١: ١٦، لاويين ٢٤: ٨، اشعيا ٢٤: ٥.

ومع كلمة (٦٦ / حاق)، بصيغة (חָק עוּלָם/ حاق عولام): إلى لا نهاية، بدون حدود، في (١١) موضع، منها: خروج ۳۰: ۲۱، لاویین ۲: ۱۱، ۱۵، عدد ۱۸: ۸، وبصيغة (חֻקַּת עולָם / حوقت عولام) في (٢٣) موضع، منها: خروج ۲۸: ۴۳، لاويين ۳: ۱۷.

القديم (٤٣٧) مرة، بصيغة المفرد (עולֶם (لاالمِمْنَا / عولاميم) في (١٢) موضع، ٢٢،١١ . منها: اشعيا ٥١: ٩، مزامبر ٧٧: ٦، ١٤٥: .(1) 18

> وتعددت معاني كلمة (עולֶם / عولام) في العهد القديم، منها:

١. ابد، دوام، في (١٣٥) مرة، منها: تكوين ٩: ١٢، ١٦، ١٧: ١٩، لاويين ٥٠: ٣٢، ٣٤، تثنية ٣٣: ٢٧.

٢. خلود، بقاء، سرمد، في (١٧٨) مرة، منها: تكوين ٣: ٢٢، ٦: ٣، خروج ٢١: ٦، لاويين ٢٥: ٦3.

٣. الزمن القديم، الماضي البعيد، في (٣٣) موضع، منها: يوشع ٢٤: ٢، اشعيا ٦٣: ١٦، ارميا ٥: ١٥، مزامير ٩٣: ٢، .17:1.7

٤. المستقبل البعيد، في (١) موضع واحد، مزامس ٧٧: ٨.

٥. العالم، الساوات، في (٢) موضعين، مزامير ٨٩: ٣، الجامعة ٣: ١١. (۱) אבן שושן. קונקורדנציה החדשה . רר שלישי ע – ת<sub>י</sub> עמ» *י י ו - א*ר ו





وجاءت هذه الكلمة في النقوش الكنعانية والآرامية (٣)، والفينقية (٤)، والاوغاريتية (٥)، والنبطية (٢)، وجاء في السبئية بمعنى (الكون) (٧).

# • ( שְׁכִינָה، שָׁכונָה / شخينا،

ذكر البلاغي اعتراض المتكلف والمتعرّب على قوله تعالى في وصف (التابوت فيه سكينة)، فقال: وصوابه شخيناً وهي كلمة عبرية معناها الروح، أو مأخوذ من شاخونة ومعنى سكن، ورد البلاغي بقوله: إن السكينة مأخوذة من السكون بمعنى الطمأنينة، أي روح تقتضي سكون بني إسرائيل وطمأنينتهم بها (^).

ص ۲۲۷.

ومع كلمة (כְּהַנַת / كهونَت)، (כְּהֻנַת עוּלָם / كهونَت عولام)، في (۲) موضعین، خروج ۲۰: ۱۵، عدد .(1) 17:70

مما تقدم، نستطيع ان نقول ان كلمة (עולם / عولام) الواردة في العهد شاخونه): روح، سكن القديم، لا تدل على الابدية والخلود، بل جاءت تدل على معانٍ اخرى، وهذا ما أكده البلاغي في بحثه عن الابد في التوراة والعهد القديم، وقد ختم بحثه هذا بقوله: «وهذا قليل من كثير تعرف به ان لفظ (عولام) في العبرانية غير مختص بالتأبيد إلى آخر الزمان ولا يدل على ذلك بل غاية ما تسلم من دلالته على دوام الشيء مدة استعداده المجعول له، فالعبد يخدم مدة عمره ما لم يتلف السيد عينه أو سنه، و (صموئيل) يسكن امام الرب مدة عمره، وفاعل الخبر يسكن مدة عمره والشريعة يحفظها، والوصايا لا ينساها مدة عمره، والاحكام المذكورة في الاعتراض تدوم ما دامت الشريعة الموسوية قائمة لم تنسخ بشریعة النبي الماثل لموسى كما أخبرت به التوراة (تث ۱۸: ۱۰ ـ ۲۰)» (۲).





<sup>(3)</sup> Donner, H., RÖllig, W., Kanaanaische und aramäische Inschriften, , 224: 24: 25,

<sup>(4)</sup> Tomback, R., A Comparative Semitic Lexicon. p. 245.

<sup>(5)</sup> Gordon, C., Ugaritic Textbook. p. 456457-.

<sup>(</sup>٦) الذيب، المعجم النبطي، ص٢٤٦.

<sup>(</sup>٧) بيستون وآخرون، المعجم السبئي، ص٥٥.

<sup>(</sup>٨) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج٢،

<sup>(</sup>۱) אבן שושן. קונקורדנציה החדשה . ו∘ זי – ו חי עמ אי ו – או ו − או .

<sup>(</sup>٢) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج١، ص٢٢٧.

وكلمة (שְׁכִינָה / شخينا) في اللغة العبرية تأتي بمعنى: الألوهية، روح القدس، وحيٌّ الهي، الله، ومنها (בית في (٤٠). השְׁכִינָה / بَيت هشخينا): البيت المقدس (١).

> ويبدو ان هذه الكلمة كانت تستعمل في الآداب التلمودية والمدراشية القديمة، وجاءت في آرامية التلمود البابلي بصيغة (שָׁכִינָתָּא / شكينتا) (יי).

للدلالة على الروح، بل جاءت كلمة (١٦٠٠ قال الرب لربي (٥٠). / روَّح) للدلالة على الريح أو النفس، في وجاءت في ثلاثة مواضع فقط تدل على الروح القدس (١١٠ הַקוֹדָשׁ / روَّح هقّودیش)، کها فی: مزامیر ۵: ۱۱، اشعیا .11("), 1 . : 77

> اما كلمة (שָׁכוּנָה / شاخونا): ساكنة، فهي اسم فاعلة على وزن (פָּעוּלָה / فاعولا)، ولم ترد في العهد القديم.

وكلا الكلمتين ترجع إلى الأصل (שָׁכַן/ شَاخَن): سكن، قطن، استقر

#### ( אָדון / آدون): سيد، مولى

ذكر البلاغي ان تراجم العهد الجديد والمزامير اتفقت على تغيير معنى (سيدي) الذي هو في الترجمة العبرانية (هادون) \_ أي السيد أو المولى \_ إلى معنى ربي، وانهم ترجموا المزمور العاشر بعد المئة ونصه: نأوم ولم ترد هذه اللفظة في العهد القديم يهوه لادناي ـ أي أوحى الله لسيدي، الى:

كلمة (אָדון/ آدون) في اللغة أكثر من (٣٨٠) موضع في العهد القديم، العبرية بمعنى: مولى، سيد، بعل، رب(٢)، وقد جاءت في العهد القديم (٣٣٤)» مرة، جاءت في أكثر من (١٠٠) موضع بصيغة الجمع (אুדاذِنه / أدونيم): سادة .

وقد اختلفت دلالتها، وكالآتي:

١. جاءت في (٦) مواضع للدلالة





<sup>(</sup>۱) قوجمان، قاموس عبري ـ عربي، ص٩٤٢.

שביעי ש – תו עמ אוז אוז. שביעי

<sup>(</sup>٣) אבן שושן. קונקורדנציה החדשה، . אין בירך שלישי ע – ת<sub>י</sub> עמ» ۱۹۸٤ \_ ۱۹۷۹.

<sup>(</sup>٤) אבן שושן. המלון החדש, כרך שביעי ש – ת، עמ» ۲٦٨٨؛ قو جمان. قاموس عبري ـ عربي، ص٩٤٣.

<sup>(</sup>٢) אבן שושן. המלון החדש، כרך (٥) ينظر: البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج۲، ص۳۱۳.

<sup>(</sup>٦) قوجمان، ي، قاموس عبري عربي، ط١، تل ابیب، ص۱۰.

على: حاكم، رئيس، قائد، كما في: تكوين العالى، في: الملوك الأول ٤: ٦. ٥٤: ٩، ٨، ارميا ٢٢: ١٨، ٣٤: ٥، مزامير . 11:10:0:17

> ٣٤: ٢٣، اشعيا ١: ٢٤، ٣: ١، ١٠: ١٦، ٣٣، مزامبر ١١٤٠٧.

٣. جاءت في المواضع الاخرى والتدمرية بالمعنى نفسه (٣). للدلالة على السادة، الذين يملكون العبيد، منها: تكوين ٣٣: ١٣، ١٤، ١٥، خروج من أسماء الرب، وقد جاءت في العهد ٣٢: ٢٢، صموئيل الأول ٢٥: ٢٤، ٢٥، القديم أكثر من (٤٢٥) مرة، منها: تكوين VY, PY, 13 (1).

> كها جاءت هذه الكلمة مركبة مع أسهاء أخرى، كأسهاء أعلام، مثل:

- (אֲדנִי צֶדֶק / ادوني صِدِق): سيد الصدق، في: يشوع ١٠١:١، ٣.
- (אֲדֹנִיקָם / ادوني قام): السيد قام، في: عزرا ٢: ١٣، ٨: ١٣.
- (אַדנִיָּה / ונפַיֹבֵّו): באף הפ السيد، في: نحميا ١٠: ١٧.
- (אָדנִירָם / ונפניתַוח): וلسيد

(۱) אבן שושן .קונקורדנציה החדשה (۱) . לרך ראשון א – ח<sub>י</sub> עמ» <sup>6</sup> ז – ۲۴.

ویذکر این شوشان ان کلمة (אָדון / آدون) من الألفاظ السامية القديمة، إذ جاءت في (٢٦) موضعاً كلقب وردت في الاوغاريتية بمعنى: اب، رئيس، من ألقاب الرب، منها: خروج ٢٣: ١٧، والاكدية والكنعانية adannu بمعنى: القوة (٢)، وهي موجودة في اللغات السامية الغربية، كالفينينقية والبونية والنبطية

وكلمة (אָדונָי / أدوناي) اسم ١٨: ٣، ٢٧، ٣١، خروج ٤: ١٠، ١٣، ٥: ۲۲، اشعبا ۲: ۸، ۲۱: ۱، ارمبا ٤٤: ۲۲، حز قيال ٦: ٣، ٢٥: ٣، ٣٦: ٤ (٤).

اما نص الآية العاشرة الأولى في المزمور العاشر بعد المائة، فنصه العبرى مع نقحرته وترجمته، هو:

### נָאָם יָהוַה לַאדנִי שָׁב לֵימִינִי ַעַד–אָשִּׁית איְבֶיךְ הָדם לְרַגְלֵיךְ.

- (ז) אבן שושן, אברהם. המלון החדש, . די עמ» ۲۳ כרך ראשון א
- (3) Hoftijzer , J & Jongeling , K. Dictionary of the North West Semitic Inscriptions, Part one > - L. p. 15 - 17.
- (٤) אבן שושן. קונקורדנציה החדשה .۳۲ – ۳۳ «כרך ראשון א – ח<sup>3</sup> עמ

--- (לאדוני / لأدوناي)

- (בַּיְהוָה / بَيهوه) --- تلفظ

- (מֵיְהוָה / مِيهوه) --- تلفظ --- (מֱאֲדונָי / فأدوناي)

 - (הַיְהוָה / هَيهوه) --- تلفظ --- (הַאדוֹנָי / فأدوناى) (1).

( יהוה / یہوه): اسم الرب

ذكر البلاغي أن التوراة الرائجة أشارت إلى وحي الله لموسى باللغة العبرانية أن اسمه المقدس جل اسمه (يهوه) (٢).

و (יהוה/ يهوه) معبود بني اسر ائيل، وهو اسم علم مفرد مذكر، وروعى في وضع هذا الاسم الدلالة على كينونة الذات الإلهية في الأزل والأبد والحال(٣).

ويبدو أن أصل هذا الاسم هو: صيغة المستقبل من الفعل (הָוָה / هافا) وهو الصورة القديمة للفعل (הָיָה/ هایا): کان، صار، وجد، وکان من

(1) Gesenius , W. Gesenius' Hebrew Grammar, p.300.

(٢) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج٢، ص٥٩٧.

- (﴿إِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ العبرية، وروس اللَّغة العبرية، ص۲۷٥.

نئوم يهوه لادوني شيف ليميني عَد آشيت أويفيخا هدوم لرَجليخا.

قال الرب لسيدى (الملك): اجلس --- (בַּאדונָי / فأدوناي) عن يميني حتى اجعل اعداءك موطئاً لقدميك. (مزامس ١١١٠)

> ونحن مع الشيخ البلاغي في ترجمته لكلمة (אٟדاد / ادوني) في هذه الآية بـ: سيدي؛ ذلك ان هذه الكلمة تصبح اسماً من أسماء الرب فقط إذا جاءت بالصيغة التي ذكرناها سابقاً وهي (אַדונָי / أدوناي).

> فضلاً عن أن سياق الآية الأولى في المزمور العاشر بعد المئة، لا يسمح بأن يكون قال الرب للرب! فهل يعقل هذا، ولا سيما وأنّ (نهاه / يهوه) يُعد إله العبريين المقدّس.

> واسم (אूדالإ / أدوناي) يستعاض بها عن لفظ الاسم (نهاه / يهوه)، وأنّ اسم (אָדונָי / أدوناي) يُلفظ في أسفار العهد القديم/ النص الماسوري، بدلاً من اسم (نهاه / يهوه)، مثل:

 (ויהוה / فَيهوه) --- تلفظ --- (العلقة / فأدوناي)

المفروض ان يُشكل (يُحرك) على النحو التاني: (יְהְוֶה / הֻשִּׁבֶּ) على قياس الأفعال اسم (הهوه)، منها (מיי: التي من هذا الوزن، مثل:

> / קָנָה / טוט) --- (יִקְנֶה ) يقنيه): اشترى --- يشتري

ولكن خشية اليهود النطق بهذا الاسم، استعاضوا عنه بكلمة (אूדاני/ ادونَي): سيدي<sup>(۱)</sup>، ثم ارادوا ان يشكلوا الاسم (إهال / يهفيه) على نمط اسم (אָדונָי / וدونای)، فقالوا: (יְהוָה / يهوفاه)، فأصبحت الحركة المركبة (حطف بتاح) تحت حرف (١٨ / أً) حركة سكون منفرد مع حرف الياء (ا / ي)، واصبحت الفتحة القصيرة (بتاح) تحت حرف الواو (١/ و) ضمة طويلة، للوقف عليها قبل حرف الهاء (٦ / هـ)، وقد حذفت الواو الأولى، واستغنوا عنها بالحولام قطان (ضمة قصيرة)، فاصبحت الكلمة بعد هذه التغييرات: (إهله / يهوه)<sup>(۲)</sup>.

Gesenius' (1) Gesenius. Hebrew Grammar, p.66.

(٢) ينظر: عبد التواب، رمضان، في قواعد الساميات، ص٨١؛ وهو ما ذهب إليه الدكتور عبد الوهاب المسيري، من ان هذا الاسم (نهاه / يهوه) يتكون من أربعة حروف، ولذا سُمّى (تتراجراماتون)، أي: الرباعي، ولكن في القرن الرابع عشر، قرأ أحد الكتاب المسيحيين الكلمة

وقد تعددت الآراء حول تفسير

١. ان هذه الصيغة (إهله / يهوه) تعنى (سأكون الذي سأكون)، أو (أكون الذي أكون)، أو (سأكون الذي وعدت ان أكونه) وهو تفسير التوراة لهذا الاسم.

٢. ان الله ينسب إلى نفسه صفة البقاء على ما هو عليه في افكاره وقراراته ووعوده.

٣. ان (إهإه / يهوه) صيغة مضارع الغائب من الفعل (הוה / هوى): كان، فيكون معنى (إهاه / يهوه) يكون، وان معنى (אֶהְיֵה / וهيه): וكون، ويكون (إهإه / يهوه) اسم الله حين يتحدث عنه غيره، وان (אֶהְיֵה / اهيه) اسم علم لله حيث يتحدث هو عن نفسه.

٤. ان الجذر الذي اشتق منه الاسم (بِהוָה / يهوه)، يبدو انه (הוָה / هوی): الذي من معانيه: سقط، فيكون معنى

خطأ على انها (يهوفاه) وذلك بان وضع الحروف المحركة لكلمة (كلالإ/ادوناي) مع أحرف (יהוה/ يهوه) الأربعة فأصبح (יְהוָה/ يهوفا)، ينظر: المسيرى، عبد الوهاب، موسوعة اليهودية والصهيونية، مقال من الانترنيت.

(٣) كنعان، جرجي، تاريخ يهوه، ص١١٥.

الاسم (المسقِط)، أي: الذي يُسقط بروقه ورعوده على الاعداء.

٥. ان الاسم (إهإه/ يهوه) من كلمة (هوى) العربية، والتي منها: الهواء، وبذلك يكون معنى الاسم: يسري في الاهوية، يهب، أي: انه إله العاصفة.

ومن الباحثين من ذهب إلى ان الاسم (إهله / يهوه) مشتق من أسماء آلهة الفرس، إذ ان اليهود منذ كتابة التوراة، فضّلوا العرق اليافثي الآري على العرق السامى، وهذا ما أكدته توراتهم في سفر التكوين ٩: ٢٧، (ليفتح الله ليافث فيسكن في مساكن سام)، فقد فتح الفرس بابل، وكانت بابل مساكن البابليين والآموريين، وهم من الاقوام السامية، وعلى هذا الاساس اراد اليهود ان يتميزوا عن آلهة الساميين؛ ولهذا جاءوا بالاله (إهله / يهوه) المشتق من اسم إلهين فارسين، هما: الأول، آهو رامزدا، وهو إله مذكر، والثاني، ياهي، وهو إله مؤنث، فصاغوا القديم تحث على عبادة (إهاه / يهوه)، من الالهين إلهاً واحداً، ولهذا؛ قالوا إن الإله كان ثنائي الجنسية (١).

> و ( إهله / يهوه) باعتبار موسى وأحبار بني إسرائيل، واحد، ولكنه ليس

الاله الوحيد في العالم، ومن ثم ليس إله البشر أجمعين، وهذا الإله الواحد مقصور على بني إسرائيل وحدهم، أما الشعوب والأمم الأخرى فلها الهتها الخاصة التي تحميها وترعاها، وهذا مانجده في مواضع عدة في أسفار العهد القديم، منها: القضاة ١١: ٢، ١٤، صموئيل الأول ٢٦: ١٩، دانيال ١:١.

ولم ينكر بنو إسرائيل وجود آلهة اخرى غير الههم (יְהוָה / يهوه)، ووجود الأرباب المختلفة لدى الشعوب الأخرى، ما لا يتعرض مع ايهانهم بربهم (إهله / يهوه) الذي يتميز عن الآلهة الأخرى، التي زعموا وجودها، بقوته وجبروته، وكثيراً ما نسبوا إلى إلههم (إهام / يهوه) الاشتعال بنار الغيرة منها، وهذا ما نجده في أسفار العهد القديم، منها: خروج ٢٠: ٣، ٣٤: ١٤، تثنية ٥: ٧، ٦: ١٤.

وجاءت إشارات في أسفار العهد منها: خروج ۲۳: ۲۵، تثنية ٦: ١٣، ١٣: ٤، يشوع ۲۲:٥، صموئيل الأول ۲۲:۲۰،۲۶، واشارات اخرى لبني إسرائيل ان لا يعبدوا آلهة اخرى، منها: خروج ٣٤: ١٤، تثنية ٧: ١٦، يشوع ٢٣: ٧، واشارات تحذير



<sup>(</sup>١) همو، عبد الحميد، الله ام يهوه، ص٧٩.

منها: تثنية ۱۳: ۲، ۷، ۳۰: ۱۷ (۱۱).

وقد أوحي الرب باسمه لموسى كما جاء ذلك في سفر الخروج ٣: ١١، ١٥: ٥، وفي تفسير هذا الوحى والادلاء بالاسم، يقول الاب اسطفان شربنتيه: «ان هذا الادلاء من الرب باسمه لموسى، في الواقع وفي برديات جزيرة الفيلة (ارامية جزيرة ليس هو اسماً بقدر ما هو دليل على حضور الفيلة)، وكان من آلهة الكنعانيين، وهو ما مع العلم باننا لا نعرف كيف نلفظ هذا الاسم، ذلك بأن اليهود كانوا يمتنعون عن كان أحد آلهة كنعان ويسمى (إه/ ياه) أو لفظ اسم الله احتراماً له، فكانوا يكتبون أحرفه الأربعة، ويقرؤون ادوناي أي الرب، فوضع المسورون حركات ادوناي على أحرف يهوه، فأصبحت يهوفاه، واما الترجمة السبعينية فقد ترجمت الأحرف الأربعة بكيريوس الرب، وهكذا فعل المسيحيون الأوائل»(٢).

في اللغة العبرية صورتين، هما: (إهله الأسماء قداسة، وكان اليهود لا يتفوهون / يهوه) و(إهاه / يهوه)، وهو اسم إله إسرائيل في أسفار التوراة (المقرا) الذي يضم الصفات كلها (הָיָה / هايا): كان،

من عدم عبادة (יְהוָה/ يهوه) بالتحديد، أي: الماضي، و(הוָה / هوفيه): يكون، أي: الحاضر، و(إهرام ميه): سيكون، أي: المستقبل<sup>(٣)</sup>.

ويبدو ان اسم (نهاه / يهوه) من الأسماء السامية القديمة، إذ وجد في عدد من النصوص المسارية والاوجاريتية اشار إليه (وليم ديورانت) من ان هذا الاله (إها/ ياهو) وان اليهود اتخذوه الها أيضاً بعد ان صاغوه بالصورة التي ارادوها (٤).

ويذكر الدكتور عبد الوهاب المسرى ان (يهوه) صيغة مختصرة لعبارة (יְהוֶה אֲשֶׁר יְהוָה / אֲפֵגֵּא اشْير يهوه)، أي: يخلق الذي هو موجود، أو לשלשו וختصار (יְהוָה צְבָאוֹת / הֵפּי ويذكر ابن شوشان ان لهذا الاسم صفاؤت)، أي: رب الجنود، وهو من أكثر به، وكان يتفوه به الكاهن الاعظم فقط داخل قدس الأقداس في يوم الغفران، فكانوا يستعملون كلمة (אָדוֹנֶי /

(ד) אבן שושן. המלון החדש, כרך שלישי י – מ<sub>י</sub> עמ» ٩٤٣.

(٢) شربتتيه، الآب اسطفان، دليل إلى قراءة (٤) ينظر: ديورانت، وليم، قصة الحضارة، ج٢، م ۱، ص ٤٣٠.

<sup>(</sup>١) ينظر: كنعان، جرجي، تاريخ يهوه، ص٥٢١ . 111 -

الكتاب المقدس، ص٧٣.

ادوناي) العبرية، أو (كيريوس) اليونانية، الرب، ويأتي الحرفان (١١/يو) للدلالة على اسم الرب في بعض الأسماء، مثل: (إلإرا

وجاء في قاموس الكتاب المقدس ان (يَهْوَه) اسم من أسهاء الله (خروج ١٧: ١٥)، ومنذ عهد الله مع موسى على جبل حوریب یطلق علیه یهوه (خروج ٦: ٣)، وفي سفر اشعيا يصبح لاسم يهوه وقع جديد يدل على سرمديته، إله الدهر (اشعيا ٤٠: ٢٨)، انا الأول وانا الآخر (اشعیا ٤١: ٤، ٤٤: ٦، ٤٨: ١٢)، قبل لم يصوّر (او يكوّن) اله، وبعدي لا يكون (اشعيا ٤٣: ١٠)، ومنذ اواخر القرن الرابع قبل المسيح تزايد الخوف من تدنيس اسم (يهوه)، فمنع الشعب من النطق به، واصبح لا يستطيع التلفظ به الا رئيس الكهنة عند تلاوة الصلاة واعطاء البركة في الهيكل (٣).

اما صفات (יְהוָה / בֻּפּ ) فأكثر صفاته مستمدة من صفات الآلهة الموجودة آنذاك، التي كانت الشعوب السامية تدين

١. راكب الغيوم، ويركب السهاء

(٣) ينظر: قاموس الكتاب المقدس، ص١٠٩٦

. 1 • 9 ٧ -

بمعنى: سيدى، أو مولاى، للإشارة إلى الإله، ثم أصبحوا يستعملون كلمة ( إلا على الرب اعطى . / هَشّيم) العبرية، بمعنى: الاسم(١).

> وقد جاء اسم (نهاه / يهوه) في العهد القديم (٦٦٣٩) مرة، منها: تكوين ۲: ٤، ٥، ٧، خروج ٩: ٣٠، ٢٠، ٢١، عدد ۳۱: ۳۱، تثنية ٥: ٥، يوشع ٨: ٨، ۲۷، مزامس ۷۲: ۱۸، ۸۶: ۱۲ (۲)، وقد تنوب عنه مختصرات، عبارة عن حرفين، مثل (إله / ياه) أو (إلا / ييا)، أو تنوب عنه اسماء، مثل (אֲדונָי / ادونای): سيدى، (لإلزال عليون): العالى، (كِإنا / **شدّاي**): القدير.

وغالباً ما تُشكل الحروف الثلاثة الأولى من اسم (نهام / يهوه) وهي (نها / يهو) مقطعاً في أسهاء العلم العبرية، فهو يأتي صدراً لبعض الأسهاء، مثل: (إِ ١ أَلُوبِ حكم، (إِ ١ أَلُوبِ حكم، (יְהוּרָם/ يهورام): الرب سها، وعجزاً في بعض الأسماء، مثل: (אַלְיָהוּ / الياهو): ايل الرب، (נְתַנְיָהוּ / نتنياهو): اعطى جا، ومن صفاته:

(ז) אבן שושן. קונקורדנציה החדשה  $.\Lambda$ ל -  $\Lambda$   $\Upsilon$   $\xi$  «ס، עמ .  $\Delta$   $\Upsilon$   $\delta$  -  $\Delta$   $\Delta$ 





<sup>(</sup>١) ينظر:المسيري، عبد الوهاب، موسوعة اليهودية والصهيونية، مقال من الانترنيت.

والغمام، وفي العاصفة طريقه، والسماء مركبته، الماشي على اجنحة الريح(١)، وهذه الصفات معظمها كانت تطلق على الإله (بعل) في النصوص الاوغاريتية.

Y. إله الرعد، إله المجد ارعد(Y)وهذه من الصفات التي كان يُعرف بها الاله (هدد) الآرامي.

٣. خالق العالم، يقتل الحية الهاربة، والتنين، ولوياثان (٣)، وهذه صفات آلهة بابل وكنعان، فالاله (مردوخ) البابلي يقتل تنين المياه الأولى (تيامات)، والاله (بعل) الكنعاني، يقتل الحية الملتوية ذات الرؤوس السبعة (لوياثان).

فضلاً عن صفات اخرى، أطلقت على الآله (إهام / يهوه) في العهد القديم، منها: الشكل الإنساني، تكوين ١: ٢٧ ـ ٢٨، إله حزين، قد حزن لأنه خلق الناس، تكوين ٦: ٥ \_ ٧، إله نادم على فعله، صموئيل الأول ١٥: ١٠ \_ ١٢، إله الجنود، الملوك الثاني ١٩: ٣٥\_٣٧.

يكون يهوه الأول، وايل الثاني أو المرادف ليهوه»(٤). (לוֹחַ،לוֹחות/ لوَّح،لوحوت): لوح، الواح

ويُعلل أحد الباحثين سبب وجود

الالهين (يهوه) و(ايل) في الديانة اليهودية،

بقوله: «لقد أُدخل يهوه في أسفار التوراة،

بعد ان قُضي على دولة بابل، وادخله اليهود

ليتخلصوا من ايل إله البابليين الكبير، وقد

وُضع يهوه ليكون بديلاً من ايل، لكنه لم

يستطع ان يحل محله، ولهذا؛ ابقت الديانة

اليهودية الالهين معاً؛ ايل ويهوه على أن

ذكر البلاغي في مسألة الالواح التي اعطيت لموسى التيلاء ان التوراة صرحت في بعض المقامات بأنها لوحان اثنان حيث صرح الأصل العبراني بقوله (شنى لوحت)، وفي بعض المقامات قال (لوحت) (خروج ۲٤: ۱۲)، وهذه في اللغة العبرانية كلمة جمع لا تخرج إلى التثنية الا بالتقييد بلفظة (شنى) أي اثنين، وان المتكلف والمتعرب اعترضا في ان القرآن ذكر الالواح بصيغة الجمع<sup>(ه)</sup>.

ص ۲۲۱ – ۲۲۲.

<sup>(</sup>١) ينظر: تثنية ٣٣: ٢٦، مزامير ٦٨: ٤، ناحوم ١: ٣، ... الخ.

<sup>(</sup>٢) ينظر: ايوب ٣٧: ٢، مزامير ٢٩: ٣، ... الخ. (٤) همو، عبد الحميد، الله ام يهوه، ص٣٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: مزامير ٨٩: ١٠، ايوب ٢٦: ١٣، (٥) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج٢، اشعيا ٥١: ٩، ... الخ.

جاءت كلمة (לוֹתַ / لوَّح): لوح، يُشكل الحرف الاخير من الاسم المفرد

- اعضاء جسم الإنسان المثناة، نشيد الاناشيد ٨: ٩)، وجاءت بصيغة مثل: (لإنا لله الإنام عَين عَينَيم): عين \_عينين.

- أسماء الزمن، مثل: (שָׁנָה-שְׁנָתַיִם / شانا - شِناتَيم): سنة ـ سنتين.

- أسهاء الملابس المزدوجة، مثل: (מְרְנָסַ!ם / خِناسَيم): بنطلون.

- أسماء العدد المثناة، مثل: (שְׁנַיִּם / شِنْهِم): سنة - سنتين .

- ادوات الصناعة المثناة، مثل: (מְסְפָרַיִם / مِسبارَيم): مقص.

اما بقية الأسياء، فالطريقة العامة لتثنيتها (التثنية الصناعية)، فتصاغ بتركيب اضافي يتكون من اسم العدد (שְׁנַיִם/ شِنيَم): اثنان، واسم العدد (שְתַּיִם/شِتَيم): اثنتان، وفي حالة الاضافة (שְׁנֵי/شنَي) و (שְתִי/ شتَى)، قبل الاسم الجمع، فإذا كان الاسم المراد تثنيته مذكراً في مفرده يجمع ويسبقه اسم العدد (لهذا / شنَى)، واذا كان الاسم المراد تثنيته مؤنثاً في

في العهد القديم (٤٣) مرة، جاءت في (٥) بالفتحة (البتاح)، وتتمثل بقايا المثنى في مواضع بهذه الصيغة المفردة، كما في: اشعيا اللغة العبرية في: ۳۰: ۸، ارمیا ۱۷: ۱، امثال ۳: ۳، ۷: ۳، جمع المؤنث السالم (לוחות / لوحوت): الواح، إذ ان (الله / وت) علامة الجمع المؤنث السالم في اللغة العبرية، في (٣٨) مرة، كما في: خروج ٢٤: ١٢، ٢٧: ٨، ۱۳: ۸۱(۲)، ۲۳: ٥١(۲)، ۲۱(۲)، ۱۹، 37: 1 (7), 3 (7), 17, 17, 17: 1 تثنية ٤: ١٢، ٥: ١٩، ٩: ٩ (٢)، ١١، ١١ ٤، ٥، ملوك أول ٧: ٣٦، ٨: ٩، حزقيال ٢٧: ٥، حبقوق ٢: ٢، اخبار الايام الثاني .(1)1 .:0

> ولا يأتي المثنى من هذه اللفظة الا بقرينة كلمة (لياز / شِني): اثنين، ذلك ان اللغة العبرية تخلّصت من الكلمات المثناة عبر تاريخها اللغوي، ولم يبق سوى بقايا لكلمات مثناة بحكم وجودها في الطبيعة مركبة من شقين، وعلامة المثنى في اللغة العبرية هي (- إه / -يم) تلحق الاسم المفرد مذكراً كان ام مؤنثاً، اي انه

אבן שושן .קונקורדנציה החדשה، (۱) 





مفرده يجمع ويسبقه اسم العدد (שְׁתִּי / شتَى)(١).

وكلمة (לוֹתַ / لوّح) اسم مفرد مذكر، يجمع جمعاً شاذاً على جمع المؤنث السالم (לוּחות / لوحوت)، وبها انه مذكر في المفرد، فقد جاء قبله اسم العدد ورد في العهد القديم بصيغة المثنى (كلة ١٨، ٣٢: ١٥، ٣٤. ٢٩. לוּחות / شنكى لوحوت): لوحين، في (۱۷) موضع، کما في:

> خروج ۳۱: ۱۸، ۳۲: ۱۵، ۳۶: ۱، ٤ (٢)، ٢٩، تثنية ٤: ١٣، ٥: ١٩، ٩: ۱۰،۱۱،۱۰،۱۱،۱۰،۱۱،۱۰ الأول ٨: ٩، الاخبار الثاني ٥: ١٠ (٢).

وقد تنوعت دلالة كلمة (לוֹתַ، לוּחות / لوّح، لوحوت) في العهد العشر (خروج ٣٤: ٢٨، تثنية ٤: ١٣، القديم، فقد جاءت في (٤) مواضع كلقب لقلب الإنسان ومركز ذاكرته، (١١٦ وتنطوي على حكمة اجتماعية روحية הלב / لوّح هلّيف): لوح القلب، في: اعتبرت من مميزات الشعب العبراني (تثنية ارمیا ۱۷: ۱، امثال ۳: ۳، ۷: ۳، نشید الاناشيد ٨: ٩.

- (١) ربحي، كمال، دروس اللغة العبرية، تعاليم العهد القديم. ص١٠٣ - ١٠٤؛ عليان، سيد سليان، قواعد اللغة العبرية، ص١٣٥ - ١٣٨.
  - אבן שושן .קונקורדנציה החדשה، (۲)  $. 11 \cdot Y - 11 \cdot Y$  (מרך שני ט – ס. עמ

وجاءت في (٣) مواضع للدلالة على لوحي العهد (לוּחות הַבְּרִית / لوحوت هبریت)، فی: تثنیة ۹: ۹، ۱۱،

كما جاءت في (٣) مواضع، للدلالة على لوحى الوصايا (לוּחות הָעֵדות / لوحوت هاعيدوت)، في: خروج ٣١:

ويرجح ان اللوح كان صفحة مغطاة بطبقة رقيقة من الشمع يكتب عليها بقلم من حديد، ومثل هذه الالواح بقيت مستعملة إلى سنة ١٣٠٠م (٣).

وجاء في سفر الخروج (٣٢: ١٥) انهما لوحان مكتوبان على كل جانب منهما، وقد كُتبت فيهما الوصايا العشر أو الكلمات ١٠: ٢٤)، وهي ما نطق به الله في سيناء، ٤: ٦، ٨)، وعلى توجيهات وارشادات للحياة الصالحة، وهي موجز لكثير من

وقد لُقنت الوصايا \_ حسب شهادة الكتاب المقدس \_ لموسى، ثم كُتبت على

(٣) قاموس الكتاب المقدس، ص ٧٦١.

تناول البلاغي اسم (طورسينين)، وكيف انه جاء في القرآن الكريم بهذه الصيغة، قائلاً: «لهذا المسمى في العربية اسمان (سیناء) و (سینین)، کما انه یسمی فی العبرانية في العهد القديم مرة (سيني) بفتح النون بالفتحة الخالصة، واسكان الياء بعدها ... ویسمی مرة اخری (سینای) بفتح النون بالفتحة المشالة على الالف»(٣).

واذا رجعنا إلى التوراة وجدنا هذا الاسم فيها يأتي بصيغتين ـ وهو ما اشار إليه البلاغي\_هما:

الأولى: (٥٠٤١ / سينَى) جاءت في (۲۰) موضع من التوراة: خروج ۱۹: ۲، ٨١، ٠٢، ٤٢: ٢١، ١٣: ٨١، ٤٣: ٢، ٤، ٢٩، لاويين ٢٥: ١، ٢٦: ٤٦، العدد ۳: ٤، ٤١، ٩: ١، ١١: ١، ٢٨: ٦، تثنة الاشتراع ٣٣: ٢، نحميا ٩: ١٣، قضاة ٥: ٥، مزامبر ٦٨: ٩، ١٨.

الثانية: (٥٠٤١ / سيناي) وجاءت في (١٤) موضع من التوراة: خروج ١٦: ١، ١٩: ١، ١١، ٣٢، ٣٤: ٣٣، لاويين ٧: ٨٣، ٢٧: ٤٣، العدد ١: ١٩، ٣: ١، ٩:

(٣) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج٢، ص ٤٤.

لوحي حجر، وعلى الوجهين (خروج ٣١: سيناء ۱۸ ـ ۳۲: ۱۸)، ولكن عندما نزل موسى من الجبل بعد اربعين يوماً قضاها في حضرة الله، ولما عاد وجد الشعب يعبدون العجل، فاستشاط غيظاً، وفي غيظه كسر اللوحين، ولكنه بعد ان طهّر الشعب المتمرد على الله، صعد مرة اخرى إلى الجبل بناءً على أمر الرب، وعاد حاملاً لوحين جديدين كُتبت عليهما وصايا الرب (خروج ٣٤)(١).

> وفي القرآن الكريم جاءت كلمة (الالواح) في (٣) مواضع، في: الاعراف/ 031,001,301(7).

وفي هذه الآيات اشار القرآن الكريم إلى ان الالواح التي تلّقاها النبي موسى التِّالِا قد تضمّنت موعظةً وتفصيلاً لكل شيء وامر الرب موسى التِّلْهِ ان يأخذها بقوة ويأمر قومه ان يعملوا بها، كما اشارت إلى ان موسى التِّلْاِ عند رجوعه إلى قومه وبيده الالواح وجدهم يعبدون العجل القي الالواح، لكنه لم يقم بكسرها، فأخذها بعد ان هدأ وذهب عنه الغضب.

( ۞ ' [ ' ، ۞ ' [ ' / سيني ، سيناي ) :





<sup>(</sup>١) قاموس الكتاب المقدس، ص١٠٢٩.

<sup>(</sup>٢) عبد الباقي، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، ص١٨٠.

٥، ١٠: ١٢، ٢٦: ٤٢، ٣٣: ١٥، ١٦ (١١) .

وقد جاءت لفظة ( [ [ ] موضع الجبل، قبل هذه الكلمة في (٢٠) موضع من التوراة كاشارة إلى جبل سيناء، اما المواضع الاخرى في التوراة فقد جاءت للدلالة على الصحراء الكبيرة في سيناء بين أرض كنعان ومصر.

وسيناء اسم جبل يُطلق عليه أيضاً (جبل حوريب) واسم البرية المحيطة به، وقد قضى العبرانيون عند هذا الجبل سنة في طريقهم من مارّة وايليم والبحر الاحمر، من مايو إلى ابريل، ووصلوا إليه بعد قيامهم من مصر بثلاثة أشهر، وكانت تحيط بهذا الجبل برية كافية لان يعسكر فيها العبرانيون كلهم لمدة سنة، وقد اعطى الله الشعب العبراني الوصايا العشر من على الشعب العبراني الوصايا العشر من على المأ لهم وان يكون الفا لهم وان يكونوا شعباً له، ويبدو ان النبي ايليّا قد ذهب إليه بعد هروبه من ايزابل (۲).

ويذكر الدكتور أحمد سوسة ان

(۱) אבן שושן، אברהם .קונקורדנציה החדשה، כרך שני ט-ס، עמ» ۲۰۰۱– ۱۵۰۰.

(٢) قاموس الكتاب المقدس، ص٩٨.

سيناء هي شبه جزيرة سيناء المشهورة الواقعة شهال شرقي مصر، وان فيها الجبل الذي صعد إليه النبي موسى المثالج لتلقي الشريعة، والمسمى جبل سيناء أو جبل الله، وانه مشتق من اسم إله القمر (سين) معبود أهل جزيرة العرب (٣).

ويبدو ان (طور سينين) مكوّن من كلمتين، الأولى (طور): الجبل، وقد وردت هذه الكلمة في القرآن الكريم (١٠) مواضع<sup>(١)</sup>. جاءت مرة مع كلمة (سيناء) في المؤمنون: ٢٠، قال تعالى: ﴿وَشَجَرَةً تَخْرُجُ مِنْ طُورِ سَيْنَاءَ تَنْبُتُ بِالدُّهْنِ وَصِبْغِ لِلْآكِلِينَ ﴾، وثانية مع كلمة بالدُّهْنِ وَصِبْغِ لِلْآكِلِينَ ﴾، وثانية مع كلمة (سينين) في سورة التين: ٢، قال تعالى: ﴿وَطُورِ سِينِينَ ﴾ وثانية مع كلمة ﴿وَطُورِ سِينِينَ ﴾ وثانية مع كلمة

الشعب العبراني الوصايا العشر من على ويلاحظ ان كلمة (الطور): الجبل، هذا الجبل، وعمل معهم العهد ان يكون حيثها جاءت في القرآن الكريم كانت تشير

(٣) سوسة، أحمد، العرب واليهود في التاريخ،ص٤٧٧.

(٤) سورة البقرة، الآية ٣٣، ٣٣، سورة النساء، الآية ١٥٤، سورة طه، الآية ٥٢، سورة طه، الآية ٠٨، سورة المؤمنون، الآية ٠٢، سورة القصص، الآية ٢٩، ٤٦، سورة الطور، الآية ١، سورة التين، الآية ٢٠.

(٥) ينظر: عبد الباقي، المعجم المفهرس، ص٥٨١،٥٠٦.

موسى التِّللِّ(١)، ويعتقد انه من الألفاظ السريانية أو من الألفاظ المشتركة بين اللغات السامية.

ويبدو ان كلمة (سينين) لغة في كلمة (سيناء) إذ هما بمعنى واحد<sup>(٢)</sup>، وقد ارجع بعضهم سبب هذا التغيير إلى كون هذه الكلمة تعد من الأسماء الاعجمية التي إذا وقعت إلى العرب غيرتها بضروب من التغيير، فيقولون ابراهيم وابراهم وابراهام وهكذا أيضاً سيناء وسينين (٣).

ويُرجع الدكتور كاصد الزيدي كلمة (سينين) التي جاءت في سورة التين، إلى التناسب الموسيقي، إذ ان (طورسينين) تتناسب في الجرس الموسيقي مع (التين و الزيتون)(٤).

ونرى البلاغي يُعبر تعبيراً واضحاً

(١) ابن دريد، أبو بكر محمد بن الحسن، جمهرة اللغة، ج٢، ص٧٦١.

(٢) الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد بن المفضل، معجم مفردات القرآن الكريم،

(٣) النحاس، أبو جعفر أحمد بن محمد بن إسماعيل، اعراب القرآن، ج٢، ص٧٦٧.

(٤) الزيدى، كاصد ياسر، الطبيعة في القرآن الكريم، ص١٩٤.



(٥) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج٢،

ولو بطول الكلام الفارغ»(٥).





## • (רָקִיעַ/ رוقيع): سماء

تناول البلاغي اعتراض المتكلف على قدس القرآن الكريم، وان الآيات القرآنية التى تناولت السماوات والأرض قد خالفت الهيئة الجديدة لها، فرد هذا الاعتراض بقوله: «إن قوله تعالى (سبع سموات والسموات السبع) لا يمتنع انطباقه على كل واحدة من الهيئتين القديمة والجديدة، فيمكن أن يقال على الهيئة القديمة إن السموات السبع هي أفلاك السيارات السبع، وان فلك الثوابت هو الكرسي ...، والفلك الأطلس المدير على ما زعموا هو العرش ...، ويمكن أن يقال على الهيئة الجديدة إن السموات السبع هي أفلاك خمس من السيارات مع فلكي الأرض و(فلكان) والعرش والكرسي هما فلكا نبطون واورانوس، واما الشمس فهي مركز الأفلاك»(١).

وان صح الاعتراض بالهيئة فان العهدين (القديم والجديد) هما المخالفان للهيئة القديمة والجديدة، ويستدل البلاغي على ذلك، بأن التوراة (العهد

ص۸٥.

(۱) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج٢، ص٧٠.

القديم) تذكر ان السماء (جلد) تفصل بين مياه فوقها وتحتها، بذلك خالفت الهيئة القديمة، كم خالفت الهيئة الجديدة باستعمالها كلمة (رقيع) بدل الجلد وهو الشيء المبسوط، فضلاً عن انها تذكر ان الشمس مثل العريس الخارج من حجلته، تبتهج مثل الجبار للسباق في الطريق من اقصى السموات خروجها ومدارها إلى اقاصیها (مزامیر ۱۹: ۵، ۲)، وهو مخالف للهيئة القديمة، فان المقرر عند اصحابها ان الشمس ومدارها في السماء الرابعة لا في اقصى السموات ولا في اقاصيها، ومخالف للهيئة الجديدة لان الشمس عند اصحابها مركز للسموات لا تدور وليس مدارها إلى اقصى السموات بل السيارات تدور عليها وهو مخالف لما جاء في التوراة من ان الشمس تشرق وتغرب وتسرع إلى موضعها حيث تشرق  $(+1:0)^{(1)}$ .

وقد جاءت كلمة ( [ קיע / راقيع ) في التوراة كصفة للسماء في (١٧) موضع، وهي: تكوين ١: ٦، ٧ (٣)، ٨، ١٤، ٥٠، ١٧، ٢٠، حزقيال ١: ٢٢، ٣٢، ٢٥، ٢٦، دانيال ١١: ٣، مزامير ١٤: ٢، ١٥٠: ١<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>۲) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج٢، ص٧١ – ٧٢.

אבן שושן، אברהם .קונקורדנציה (٣)

الربيون ان هناك سبع سموات، ولكن بولس الرسول يقول انه صعد إلى الساء الثالثة ((۲) كورنثوس ۱۲: ۲) وهي ما يعبر عنها بسماء السموات، فالسماء الأولى سماء السحب والطيور، والسماء الثالثة سماء الكواكب والنجوم والسماء الثالثة فهي مظهر المجد الإلهي ومسكن الملائكة

#### (שומרון / شومرون): السامرة

و القديسين (٢).

ذكر البلاغي انتقاد المتكلف للقرآن ونسب إليه الخلط والغلط بتسمية صانع العجل المذكور في قصة بني إسرائيل وعبادتهم للعجل، بالسامري، وانه لم يكن في عصر موسى شيء يقال له سامرة ولا سامري، وانه قد اعتمد في هذا على ما جاء في السادس عشر من الملوك الأول من ان عمري ملك إسرائيل الذي ملك بعد سليان بن داود بخمسين سنة هو الذي بنى مدينة السامرة، وانه لم يقع في خلق الله في جميع الأمكنة والأزمنة منشأ للتسمية بالسامري حتى بنى عمري مدينته للتكورة، ولم يختص بهذا فقد سبقه إليه المتعرب فادعى انه لا يمكن ان يكون في المتعرب فادعى انه لا يمكن ان يكون في المتعرب فادعى انه لا يمكن ان يكون في المتعرب فادعى انه لا يمكن ان يكون في

(۲) ينظر: قاموس الكتاب المقدس، ص٥٨٥ -٤٨٥.

ولهذه الكلمة (רְקִיע / راقيع) في اللغة العبرية معانٍ عدة، منها:

- (**רְקִיע** / **راقیع**): السهاء، القبة الزرقاء.

- (קا רְקִיעַ / قَف راقيع): خط
 الافق.

وهي من الفعل (רַקַע / راقَع): داس، سطّح<sup>(۱)</sup>.

وجاء في قاموس الكتاب المقدس إلى ان كلمة السهاء تشير في الكتاب المقدس إلى كل ما هو ليس أرضاً، وانه هناك نوعان من السهاء، السهاء الهيولية والسهاء الروحية، في العهد القديم هناك السهاء الهيولية، التي تظهر فوق رؤوسنا وتسمى القبة الزرقاء، وهي عند العبرانيين الجلد، ويقولون عبازاً ان بها كوى ومصاريع ينزل منها المطر والصقيع والثلج، وسميت النجوم المهاء وجند السهاء وأنوار الجلد، وفي العهد الجديد هناك السهاء الروحية، وهي مسكن الله الخاص، ولذلك يقال وهي السهاء وانه إله السهاء، وقد قال

החדשה، כרך שלישי ע – ת، עמ» ۲۰۳۳.

(۱) אבן שושן، אברהם . המלון החדש،

כרך שישי ק – ר، עמ» ۲۶۲۹؛ قوجان، ي،
قاموس عبري – عربي، ص۸۹۲ ۸۹۷.





بني إسرائيل على عهد موسى سامري وان هذا النعت لم ينعت به الا بعد جلاء بابل.

وإذ سمعت هذا \_ الكلام للبلاغي \_ فاعلم انه كل ماجاء في العهد القديم من اسم السامرة المذكورة فانها لفظه في الأصل العبراني (شمرون)، وعليه جرت النسخ الفارسية والعربية وكذلك الترجمة العبرانية للعهد الجديد وجرت على نهج الأصل حاميش: خمسة (٢). العبراني للعهد القديم فسمت السامري (شمرونی)، والسامریة (شمرونیت) والسامريين (شمرونيم)، وانه لا ينحصر وجه التسمية بالسامري بالنسبة إلى ما بناه عمري بعد زمان سليان، بل ان من المدن التي افتتحها يوشع بن نون، وكان لها ملك فلا بد ان تكون موجودة في عصر موسى لقرب الزمان، فيكون تعريبها (سامرة)، والمنسوب إليها سامري، وان من اولاد يساكر ابن يعقوب من اسمه (شمرون)، وكان بنوه من عشائر بنى إسرائيل المعدودين في الجند على عهد موسى وسميت عشيرتهم في الأصل العبراني (هشمرونیم) السامریین، وواحدهم سامري (۱).

يبدو ان الأمر يدور حول الحرفين (۱) ينظر: البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج١، ص١٣٨-٢٢٠.

(ش) و(س)، فالحرف (**ש** / ش) في اللغة العبرية يقابله الحرف (س) في اللغة العربية، وهما من الاصوات الاحتكاكية الاسنانية في اللغات السامية، ومعظم الألفاظ التي تأتي في اللغة العبرية بحرف (**ש** / ش) تُعرب بحرف (س)، نحو:

שׁנָה / شانا: سنة، חָמֵשׁ / خاميش: خمسة (۲).

جاءت هذه الكلمة في العهد القديم، وقد دلت على:

(שְׁמְרוֹן / شِمرون): ابن يساكر ابن يعقوب، وجاء في (٢) موضعين، تكوين ٤٦: ١٣، اخبار الأيام الأول ٧: ١، ومنه عشيرة (הַשְּׁמְרוֹנִי / هَشّمروني): السامريين، وقد جاءت في موضع واحد، عدد ٢٦: ٢٤.

٢. (שְׁמְרוֹן / شِمرون): مدينة كنعانية على حدود زبولون، وكان لها ملك تحالف مع ملك حاصور وغيره من الملوك لمحاربة بني إسرائيل بقيادة يشوع (يوشع)

(۲) للمزيد من التفاصيل حول هذه الاصوات الاحتكاكية الاسنانية في الغتين العبرية والعربية واللغات السامية كافة، ينظر: موسكاتي، سباتينو (وآخرون)، مدخل إلى نحو اللغات السامية المقارن، ص ٦٣ ـ ٦٩.

فهزمهم يشوع وقهرهم، وقد جاءت في (שِמַר / شامَر): حفظ، حرس، صان، (۳) مواضع، یشوع ۱۱: ۱، ۱۲: ۲۰، راقب<sup>(۳)</sup>. .10:19

> (שומְרון) المملكة الشمالية، بنيت ايام عمري بن اشتراه بوزنتين من الفضة، اسهاها عمري الثاني ١٧: ٣ ـ ٦) وتغلب عليها في عام ۷۲۱ق.م على يد خلفه سرجون(۱).

وقد جاءت هذه الكلمة في العهد القديم (١١٠) مرة، منها: الملوك الأول ١٣: ٣٣، ١٦: ٤٤، الملوك الثاني ٧: ١٨، اشعیا ۹: ۸، ارمیا ۳۱: ۵، وجاءت کلمة (שומְרוֹנִים / شومرونيم) مرة واحدة نجدها في العهد القديم تشبه قصة للدلالة على سكان السامرة، الملوك الثاني .(Y) Y 9:1V

ويبدو ان الاسم مشتق من الفعل

(١) ينظر: قاموس الكتاب المقدس، ص٤٤٨-. 8 8 9

(ז) אבן שושן. קונקורדנציה החדשה ַכרר שלישי ע – ת<sub>י</sub> עמ» ۲۲۲<sup>↑</sup>۲۲۰۹۲.

بعد هذا، فان تسمية السامري שׁמְרון/ والسامريين، ليست منحصرة على النسبة شومرون): اسم عبري معناه: مركز لمدينة السامرة التي بناها عمري، بل هي الحراسة، وهي عاصمة الاسباط العشرة، أيضاً من شمرون ابن يساكر، ويساكر أحد اولاد يعقوب، وهو قبل النبي موسى، اخاب سنة (٨٧٦-٨٤٢ق.م) على تل وسُمى بنوه بالسامريين، فضلاً عن هذا فان المدينة التي فتحها يوشع بن نون شومير (مكان المراقبة)، وفي عام ٧٢٤ق.م والتي كانت تدعى (السامرة) والنسبة هاجم شلمناصر مدينة السامرة (الملوك إليها سامري، كانت مدينة كبيرة ولها ملك يحكمها وجيش، وكانت لها علاقات مع المدن الأخرى، وتحالفت مع غيرها للوقوف بوجه بني إسرائيل بقيادة يوشع،

وقصة السامري في القرآن الكريم (هارون) اخى موسى، فهو الذي صنع العجل من الذهب وبني مذبحاً له، ونادي لعبادته، في الوقت الذي كان الله جل جلاله يكلم موسى في تقديس هارون (خروج ٣٢: ٢١)، وقد كذَّب القرآن الكريم هذا

مما يؤكد قدم هذه المدينة ومقاربتها لزمن

النبي موسى أو قبله.

(ד) אבן שושן. המלון החדש, כרך שביעי ש – ת، עמ» ۲۷۳۳؛ قوجمان، قاموس عبري ـ عربي، ص٩٦١.





الزعم، كما جاء في سورة طه / ٩٠، ٩١.

وقد ورد اسم السامري في القرآن الكريم (٣) مرات، طه/ ٨٥، ٨٧، ٩٥ (١).

## • ( תָּרַח / تارَح)

ذكر البلاغي الاعتراض في تسمية القرآن ابا إبراهيم (آزر) من ان التوراة سمّته (تارح)، وقوله ان (آزر) معرّب (اليعازر)، فيجوز ان يكون لفظ (اليعازار) لقباً لتارح فإن معناه (الله عون) فسمّى القرآن تارح بلقبه (٢).

جاء اسم (تارح) في العهد القديم سنة (تكوين ١١: ٣١ ـ ٣٢) (٥). بصيغتين، هما:

( ر ر ۱ الح الحرام الحر

٢. (תַּרַח/ تارَح) في مرتين:
 تكوين ١١: ٢٤، اخبار الأيام الأول ١:
 ٢٦ (٣).

(۳) אבן שושן .קונקורדנציה החדשה، כרך שלישי ע – ת، עמ» ۲۳۰٤ .

وجاءت كلمة (پېژنوپټر / ايليعِزِر) في العهد القديم (١٤) مرة، جاءت مرة واحدة تدل على عبد أو خادم إبراهيم وهو (اليعازر الدمشقي) في تكوين ٢:٢٠ (١٤).

وجاء في قاموس الكتاب المقدس ان (تارح) اسم عبري معناه (عنزة جبلية) وهو ابن ناحور وابو إبراهيم، وقد رافق إبراهيم إلى حاران ما بين النهرين حيث توفي وله من العمر مئتان وخمس سنين وكان عمر إبراهيم وقتئذ خمساً وسبعين سنة (تكوين 11: ٣١-٣٢) (٥).

وقد كثرت الآراء حول دلالة اسم (آزر) الوارد في القرآن الكريم، في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ آزَرَ قُولُهُ تَعْلَى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لِأَبِيهِ آزَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَاماً آلِهَةً إِنِّي أَرَاكَ وَقَوْمَكَ فِي ضَلالٍ مُبِينٍ الأنعام/ ٧٤، وهل هو أبو إبراهيم الخليل ام هو استعمال مجازي أبو إبراهيم الخليل ام هو استعمال مجازي وأهل الأنساب (النسّابة) يقولون ان (آزر) ليس أباً لإبراهيم، وقد ذكر الفرّاء أن أهل النسب اجمعوا على أن (تارح) هو أبو إبراهيم (٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: عبد الباقي، المعجم المفهرس، ص٤٨٢.

<sup>(</sup>۲) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج٢، ص١٤٩.

<sup>.</sup> או עמ» רך ראשון א – חי עמ (٤) שם כרך ראשון א

<sup>(</sup>٥) ينظر: قاموس الكتاب المقدس، ص٢١١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الفرّاء، أبو زكريا يحيى بن زياد، معاني

وقد فُسّرت كلمة (اب) في القرآن الكريم دلالة على العم والجد، ف (آزر) كان جد ابراهيم لامه أو كان عمه، ومن المعروف ان العرب تجعل العم اباً، وهذا المعنى جاء في سورة البقرة / آية ١٣٣ عند خاطبة ابناء يعقوب اباهم، قال تعالى: ﴿أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ المُوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِي قَالُوا نَعْبُدُ إِلَى وَإِسْحَاقَ إِلَمَا وَإِسْحَاقَ إِلَمَا وَالراهيم المَّوْنَ فَ وابراهيم المَّالِي والراهيم المَّالِي والراهيم المَّالِي والراهيم المَالِي والراهيم المَالِي عقوب وإسماعيل عمه .

وقد فسّر الشيخ الطوسي اسم (آزر) الوارد في القرآن الكريم بأنه لقب لـ (تارح) أبو إبراهيم (۱)، وهو ما ذهب إليه البلاغي، من أن آزر معرّب اليعازر ومعناه (الله عون) لقباً لتارح، وان آزر المذكور في القرآن لم يكن أبا إبراهيم حقيقة، وانها هو حسب قول التوراة اليعازر الدمشقي ملك بيت ابراهيم أو ابنه المتأهل لوراثة إبراهيم (تكوين ١٥: ٢ - ٤) فسمّاه القرآن أباً لإبراهيم حسب الاصطلاح الجاري في القديم من تسمية القيّم بالأمور (ابا) وان كان عبداً أو رعية، فعن قول يوسف: الله القرآن، ج١، ص٣٤٠.

(۱) ينظر: الشيخ الطوسي، أبو جعفر محمد بن (۲) البلا. الحسن، التبيان في تفسير القرآن، ج٤، ص١٧٦. ص١٤٩.

جعلني اباً لفرعون (تكوين ٤٥: ١٨)(٢).

وقول البلاغي ان آزر معرّب اليعازر إشارة متميزة لم نجدها عند غيره من تناولوا هذا الاسم بالبحث والدراسة، ويؤكد ان (آزر) لقب وليس اسم ومن خلال التوراة، فاليعازر كان خادم إبراهيم والقيّم بأموره، وقد أرسله لإحضار زوجة اسحق فذهب إلى فدان آرام واحضر رفقة من هناك (تكوين ٢٤)، لذا كان إطلاق صفة الأب عليه من هذا الباب.

#### - الخاتمة والاستنتاجات:

بعد هذه الدراسة عن الشيخ البلاغي ونشاطه العلمي في مدينة سامراء، وتحليل الألفاظ العبرية التي وردت في كتاب (الهدى إلى دين المصطفى) بلفظها العبري وحروفها العربية، هناك نتائج عدة استنتجناها منها، اهمها:

1. المكانة العلمية والدينية العالية التي كانت تتمتع بها مدرسة مدينة سامراء الدينية بين الاوساط الدينية المختلفة.

التعايش الديني السلمي الذي كان شائعاً في مدينة سامراء بين الأديان المختلفة، الذي مكن الشيخ البلاغي من

(۲) البلاغي، الهدى إلى دين المصطفى، ج٢، ص ١٤٩.





#### المصادر والمراجع:

القرآن الكريم الكتاب المقدس

١) ابن دريد، أبو بكر محمد بن الحسن (ت ٣٢١ هـ)، جمهرة اللغة، تحقيق الدكتور رمزي منير البعلبكي، ط ١، دار ٥. أهم مؤلفات الشيخ البلاغي في العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٧.

٢) آقا بزرك الطهراني، الذريعة إلى

٣) آقا بزرك الطهراني، الشيخ محمد محسن، نقباء البشر في القرن الرابع عشر (طبقات أعلام الشيعة)، تعليق: السيد عبد العزيز الطباطبائي، ط ٢، دار المرتضى للنشر، مشهد، ٤٠٤ هـ.

٤) الأوردبادي، العلامة محمد على (١٣١٢ ـ ١٣٨٠ هـ)، التراجم \_ مجموعة الأوردبادي\_، مخطوط.

٥)البار، محمد على، المدخل لدراسة التوراة والعهد القديم، ط ١، دار القلم، دمشق، الدار الشامية ببروت، ١٩٩٠.

٦) البدري، السيد سامي، شبهات وردود، الطبعة الثانية، نشر حبيب، ١٤١٧هـ. الاختلاط باليهو د واتقان اللغة العرية.

٣. اهتمام الشيخ البلاغي بعلم الأديان المقارن، ويُعد رائد هذا العلم بين علماء الدين الشيعة.

٤. اتقان الشيخ البلاغي للغة العبرية واجادته لها كان في مدينة سامراء.

علم الأديان المقارن، كان قد كتبها في مدينة سامراء، وهي: الهدى إلى دين المصطفى، تصانيف الشيعة، ط ٢، دار الأضواء، والتوحيد والتثليث، وداعي الإسلام بيروت،١٩٨٦م. وداعي النصارى، والرد على جرجس سايل وهاشم العربي.

> ٦. أهمية معرفة لغة الأديان السابقة للإسلام في الرد على شبهات المستشرقين وطعونهم في القرآن الكريم.

> ٧. ان معرفة الكتب الدينية للديانة اليهودية أو الديانة المسيحية من الاهمية بمكان في معرفة عقائد هذه الأديان ومقارنتها بعقائد الدين الإسلامي، ومعرفة ما تم تحريفه منها.



الحيدرية، النجف ١٩٥٥ م.

١٤) الحكيم، منذر، الحسون، محمد، موسوعة العلّامة الشيخ محمد جواد البلاغي، المدخل، مركز إحياء التراث الإسلامي، ط ١، مطبعة الباقري، قم، ۸۲۶۱هـ، ۲۰۰۷م.

١٥) الخاقاني، على (ت ١٣٩٨هـ)، شعراء الغري (النجفيات)، مكتبة آية الله المرعشي، قم، ١٤٠٨هـ.

١٦) الخوئي، السيد أبو القاسم

١٧) الخياباني التبريزي، الملا على الواعظ (ت ١٣٦٧ هـ)، علماء معاصرين، إيران، (د.ت).

١٨) ديورانت، وليم، قصة الحضارة، ترجمة: محمد بدران، القاهرة، ١٩٥٦.

١٩) الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمد بن المفضل (ت ٥٠٢ هـ)، معجم مفردات القرآن الكريم، تحقيق: نديم مرعشلي، دار الكتاب العربي، بىروت، ١٩٧٢.

٠٠) الزركلي، خير الدين، الاعلام، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٩٢. ٧) البلاغي، الشيخ محمد جواد. الهدى إلى دين المصطفى، انتشارات المطبعة الحيدرية، ط ١، قم ١٣٧٩ هـ.

٨) البلاغي، أنوار الهدى، تقديم: الشيخ محمد مهدي الآصفي، مطبعة القضاة، النجف، ١٣٤٠هـ.

٩) البلاغي، محمد جواد، أعاجيب الاكاذيب، الطبعة الأولى، المطبعة الحيدرية، النجف الاشرف، (د.ت).

١٠) البلاغي، محمد جواد، الرحلة المدرسية، تقديم: أحمد الحسني، مؤسسة (١٣١٧ ـ ١٤١٣ هـ)، البيان في تفسير الأعلمي للمطبوعات الحديثة، كربلاء، القرآن، ط ٨، إيران، ١٩٨١م. مطبعة النعمان، النجف الاشرف، ١٩٦٣.

> ١١) الخزاعي، محمد صادق، البلاغي محمد على جهوده الفكرية ودوره الوطني والقومي، رسالة ماجستير غير منشورة، معهد التاريخ العربي، بغداد، ١٤٢٥هـ، ٤٠٠٢م.

١٢) التبريزي، الميرزا محمد علي المدرّس (١٢٩٦ ـ ١٣٧٣ هـ)، ريحانة الأدب في تراجم المعروفين بالكنية أو اللقب، ط ٣، مكتبة خيّام، تبريز (د.ت).

١٣) التميمي، الشيخ محمد على جعفر، مشهد الإمام أو مدينة النجف، المطبعة





في القرآن الكريم، المركز العربي للطباعة مطبعة النكارش، قم، ٢٠٠٨م. والنشر، بيروت، ١٩٨٠.

> المطبوعات العربية والمعربة، تقديم: أحمد باشا تيمور، القاهرة، ١٩٢٨.

٢٣) السماوي، الشيخ محمد (١٢٩٢-١٣٧١ هـ)، الطليعة من شعراء (١٢٨٤ ـ١٣٧١ هـ)، أعيان الشيعة، ط٥، الشيعة، تحقيق: كامل سلمان الجبوري، ط١، دار المؤرخ العربي، بيروت، ٢٠٠١م.

> ٢٤) سوسة، أحمد، العرب واليهود (د.ت).

٢٥) شربتتيه، الاب اسطفان، دليل إلى قراءة الكتاب المقدس، نقله إلى العربية: الاب صبحي حموي اليسوعي، ط٤، دار المشرق، بيروت، ١٩٨٣.

٢٦) الشيخ الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن (ت ٤٦٠ هـ)، التبيان في تفسير القرآن، تحقيق: أحمد حبيب قصير العاملي، مطبعة النعمان، النجف الأشرف، ١٩٦٤.

۲۷) الصاحبي، محمد جواد، المبلغي، بيروت، (د، ت). أحمد، تصدر كتاب مجموعة مقالات المؤتمر العالمي لتكريم العلامة البلاغي إلله،

٢١) الزيدي، كاصد ياسر، الطبيعة مركز العلوم والثقافة الإسلامية، ط١،

٢٨) ظاظا، حسن، الفكر الديني ٢٢) سركيس، يوسف اليان، معجم الإسرائيلي (أطواره ومذاهبه)، معهد البحوث والدراسات الفلسطينية، بغداد، .1971

٢٩) العاملي، السيد محسن الأمين دار التعارف للمطبوعات، بيروت ۱٤٠٣هـ.

٣٠) العاملي، السيد محسن الأمين في التاريخ، ط٢، دار الاعتدال، دمشق، (١٢٨٤\_١٣٧١هـ)، أعيان الشيعة، ط٥، دار التعارف للمطبوعات، ببروت، ١٤٠٣هـ.

٣١) الفرّاء، أبو زكريا يحيى بن زياد، معاني القرآن، تحقيق: محمد علي النجار وآخرون، ط۲، عالم الكتب، بيروت، .191.

٣٢) فضل الله، السيد محمد حسين، مقدمة كتاب الرحلة المدرسية والمدرسة السيارة في منهج الهدى، الطبعة الثالثة،

٣٣) الفكيكي، توفيق، مقدمة كتاب الهدى إلى دين المصطفى، انتشارات المطبعة .1998

٣٤) قوجمان، ي، قاموس عبري ـ عربي، ط ١، تل ابيب، ١٩٧٠.

الحيدرية، ط ١، قم ١٣٧٩ هـ.

٣٥) كحالة، عمر، معجم المؤلفين، مكتبة المثنى، بيروت، (د.ت).

٣٦) كنعان، جرجي، تاريخ يهوه، منشورات الدار العربية للعلوم، ط٢، بيروت، ١٩٩٤.

٣٧) محبوبة، الشيخ جعفر باقر، ماضي النجف وحاضرها، ط٢، دار الأضواء، بيروت، ١٩٨٦م.

٣٨) محبوبة، الشيخ جعفر باقر، ماضي النجف وحاضرها، ط٢، دار الأضواء، بيروت، ١٩٨٦م.

٣٩) المرعشي، السيد شهاب الدين النجفي (ت ١٤١١هـ)، وسيلة المعاد في مناقب شيخنا الأستاذ، مطبوع في مقدمة الترجمة الفارسية لكتاب الرحلة المدرسية (مدرسة سيار)، مؤسسة النصر للطباعة، طهران، ١٣٨٣هـ.

٤٠) موسكاتي، سباتينو (وآخرون)، مدخل إلى نحو اللغات السامية المقارن، ترجمه وقدم له: مهدي المخزومي وعبد الجبار المطلبي، ط١، عالم الكتب، بيروت،

13) الناصر، الشيخ غالب، ظاهرة الكتاب المضاد عند الامام البلاغي، ضمن كتاب المؤتمر العالمي لتكريم العلامة البلاغي، منشورات مركز العلوم والثقافة الإسلامية، ط١، مطبعة النكارش.

23) النجفي، الشيخ محمد حرز الدين (٢٢ ـ ١٣٦٥هـ)، معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء، تعليق: محمد حسين حرز الدين، ط١، مكتبة آية الله المرعشي النجفي، قم، ١٤٠٥هـ.

٤٣) النحاس، أبو جعفر أحمد بن محمد بن إسهاعيل (ت ٣٣٨ هـ)، اعراب القرآن، تحقيق الدكتور زهير غازي، مطبعة العاني، بغداد، ١٩٧٩.

٤٤) نشرة اكاديمية العلوم والثقافة الإسلامية، مكتب الاعلام الإسلامي في الحوزة العلمية، قم، ٢٠٠٧.

وع) نصّار، صاحب محمد حسين، الأسس القرآنية في الإسلوب الحواري للعلّامة البلاغي، ضمن كتاب المؤتمر العالمي لتكريم العلامة البلاغي، منشورات مركز العلوم والثقافة الإسلامية، ط١، مطبعة النكارش، قم، ٢٠٠٨.



Edition, النصراوي، ثائر عباس هويدي، كالنصراوي، ثائر عباس هويدي، Oxford الملامح العامة لمنهج الشيخ البلاغي في نقد الفكر الديني، ضمن كتاب المؤتمر العالمي لتكريم العلامة البلاغي، منشورات مركز العلوم والثقافة الإسلامية، ط ١، مطبعة النكارش، قم، ٢٠٠٨.

#### المصادر العرية والأجنبية

- 1. אבן שושן، אברהם. המלון החדש، הדפסה ראשונה، הוצאת קרית ספר בע»מ، ירושלים 1970.
- 2. ספר תורא נביאים וכתובים. מדיוק היטיב על פי המסורה. הוגה בעיון נמרץ על ידי:
- 3. Norman henry snaith. The British and Forign Bible Society. London 1958.
- 4. Hoftijzer, J & Jongeling, K. Dictionary of the North West Semitic Inscriptions, New York 1995.
- 5. Gesenius, W. Gesenius' Hebrew Grammar ,Edited And Enlarged by: E. Kautzsch, Revised by: A.E. Cowley,







مشاهدات عبد العلي خان «أديب الملك» لمدينة سامراء ومرقد الإمامين العسكريين عليه المسكريين عليه المسكريين علم ١٨٥٦م

Abd AL-Ali Khan's (Adeeb almalik)
Observations of Samarra City and the Two
holy shrines of Al-Askari Imams (PBUT)
in 1856 A.C.

أ.م. أمجد سعد شلال المحاويلي جامعة القادسيةكلية التربية

Asst. prof. Amjad Saad Shalal Al-Mahawely
University of Al-Qadisiyah
college of Education



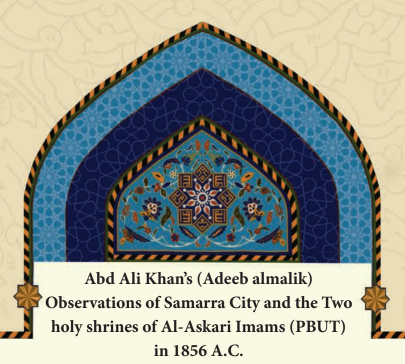


# الملخص:

اهتم البحث بدراسة بعض نصوص رحلة عبد العلي خان «أديب الملك» إلى مدينة سامراء المقدسة، إذ جهد الباحث في إخراج مشاهداته عن المدينة ومرقد الإمامين العسكريين عليه بموضوعية وعلمية، وبعيداً عن الميول الطائفية، عليه قسم البحث على مقدمة وأربعة محاور، هي: المحور الأول: عبد العلي خان «أديب الملك» ... عرض بيوغرافي مقتضب، المحور الثاني: مسيرة عبد العلي خان «أديب الملك» من الحدود العراقية إلى مدينة سامراء المقدسة، المحور الثالث: عبد العلي خان «أديب الملك» ومرقد الإمامين العسكريين عليه عام ١٨٥٦م ... (زيارة مشاهدة)، المحور الرابع: عبد العلي خان «أديب الملك» ومدينة سامراء المقدسة عام ١٨٥٦م ... (وصف معادرة)، ختم الباحث البحث بخاتمة أهم النتائج التي توصل إليها الباحث، التي كان أبرزها: إن المزارات الدينية «العتبات المقدسة «في المدن العراقية «النجف الأشرف كربلاء المقدسة – الكاظمية المقدسة – سامراء المقدسة» عموماً، والمدينة الأخيرة ومرقد الإمامين العسكريين عليه خصوصاً، مركز استقطاب وجذب العديد من السواح «الأجانب»، وعلى مختلف الطوائف والأثنيات، ناهيك عن اعتبارها محط أنظار المسلمين في العالم آنذاك إلى يومنا هذا.

#### الكلمات المفتاحية:

أديب الملك، الإمامين العسكريين عليه والله المقدسة، عبد العلى خان.



#### Abstract:

The study sheds light on some texts of Abd AL-Ali Khan's (Adeeb almalik) journey to holy city of Samarra. The writer is keen to show his observations of Samarra city and the two Al-Askari imams (PBUT) away of sectarian inclinations in scientific and objective way. The study is divided into an introduction and four sections. The first section is entitled "Abd AL-Ali Khan (Adeeb almalik)" that exhibits brief biography of the above mentioned writer. The second is entitled "the journey of Abd AL-Ali Khan from Iraqi borders to holy city of Samarra." The third is entitled "Abd AL-Ali Khan (Adeeb almalik) and the holy shrines of the two Al-Askari imams (PBUT) in 1856 (a visit – observation). The fourth section carries the title "Abd AL-Ali Khan (Adeeb almalik) and the holy city of Samarra in 1856 (description- departure). The researcher concluded his paper with the most important findings, which include: The holy shrines in holy Najaf, holy Karbala, holy Kadhimiya in general and holy Samarra in particular become a centre of attraction for foreign tourists of different sects and races in addition to being the focus of Muslims during that time to the present day.

### key words:

Adeeb almalik, the two Al-Askari imams (PBUT), holy Samarra, and Abd AL-Ali Khan.

نهل الباحث مصادر الدراسة من رحلة عبد العلي خان «أديب الملك» إلى العراق عام ١٨٥٦م، والتي طبعت ضمن كتاب باللغة الفارسية، موسوم بـ «سفرنامه أديب الملك در عتبات مقدسه»، التي ترجمت جزء منها إلى اللغة العربية ونشرت في العراق في عام ٢٠١١م ضمن مؤلف حمل عنوان «العراق في مشاهدات ناصر

الدين شاه»، إلى جانب ذلك مراجع عربية وفارسية تنوعت ما بين دراسات أكاديمية (الرسائل) وكتب تأريخية وتراجم ومعاجم وموسوعات ... وغيرها، غرضها إغناء واستقصاء متن البحث.

# المحور الأول: عبد العلي خان «أديب الملك» ... عرض بيوغرافي مقتضب

عبد العلي خان «أديب الملك» الابن الأكبر للحاج علي خان مقدم مراغي «حاجب الدولة» (۱)، ولد في الخامس من شهر شعبان في عام ١٢٤٥هـ الموافق الثلاثين من شهر كانون الثاني في عام ١٨٣٠م في مدينة مراغة (۲)، عمل منذ

رد) الحاج على خان مقدم مراغي «حاجب الدولة»: عرف بألقاب عدة منها: «ضياء الملك ـ اعتماد السلطنة «وغيرها، نال ثقة البلاط القاچاري في عهد محمد شاه قاچار (١٨٤٨ – ١٨٤٨)، تولى مناصب رفيعة في الدولة منها عين حاكماً على مدينة مراغة لفترة من الزمن وغيرها، ومن ضمن الحاضرين في معاهدة «تركهانچاي» المنعقدة مع روسيا ... للاستزادة. ينظر: مهدى بامداد، شرح حال رجال إيران در قرن ١٢و٣١ و١٤ هجرى، ص

(٢) مراغة: إحدى المدن الإيرانية، تقع إلى الشرق من بحيرة أرومية، أي في الشيال الغربي من إيران، كانت في القدم عاصمة أذربيجان، وكذلك عاصمة للحاكم المغولي «هولاكو»، أسس فيها الشيخ نصير الدين الطوسي «مرصداً» فلكياً،





العدد: الخامس السنة: الثالثة السنة: الثالثة صباه في خدمة البلاط القاچاري<sup>(۱)</sup> في عهد محمد شاه قاچار(١٨٣٤ –١٨٤٨)<sup>(۲)</sup>،

ومكتبة ضخمة تضم أمهات الكتب في مختلف صنوف العلوم ومشاربها، حتى عدت مركزاً لتعلم العلوم ... لمعرفة المزيد. ينظر: المحاويلي، أمجد سعد شلال، موسوعة المدن الإيرانية الميسرة، (مخطوط)، ج١، ورقة (٥٤).

(١) القاچار: أحدى العشائر التركمانية الأصل، القاطنة في بلاد الأناضول، اسهمت في تأسيس الدولة الصفوية، وانضوت تحت لواء مؤسسها إسهاعيل الصفوي، استطاع آغا محمد خان من توحيد صفوفها وتكوين دولة حكمت إيران، بعد القضاء على حكم الأسرة الزندية في عهد حاكمها «لطف على خان»، تكونت من سبعة شاهات هم: آغا محمد خان (۱۷۷۹-۱۷۹۱)، وفتح على شاه (۱۷۹۷-۱۸۳٤)، ومحمد شاه (۱۸۳۶-١٨٤٨)، وناصر الدين شاه (١٨٤٨-١٨٩٦)، ومظفر الدين شاه (١٨٩٦-١٩٠٧)، ومحمد على شاه (۱۹۰۷–۱۹۰۹)، وأحمد شاه (۱۹۰۹– ١٩٢٥)، حكموا البلاد ما بين (١٧٩٦-١٩٢٥)... للتفاصيل. ينظر: بيتر آروي، تاريخ معاصر إيران از تاسيس تا انقراض سلسلة قاچار؟ حامد الگار، دین ودولت در إیران نقش علم ادر دوره قاچار؛ أ.ك.س. لمبتون، إيران عصر قاچار. (۲) محمد شاه قاچار (۱۸۰۷–۱۸٤۸): هو

الابن الأكبر لعباس ميرزا ولي عهد الشاه فتح على

قاچار، أمه كلين خانم بنت محمد خان دواملو،

ولد في مدينة تبريز، تزوج من ملك جهان خانم

الملقبة بـ «مهدي عليا»، تولى مناصب عدة منها

حاكم على همدان في عام ١٨٢٢م، وفي عام

كان رفيق الصبا مع الشاه ناصر الدين قاچار (١٨٤٨-١٨٩٦) (٣)، إذ منحه الأخير لقب «أديب الملك» بعد أن طلبه منه عبر بيتين من الشعر قدمها له، ولما تسلم الأخير العرش القاچاري في إيران (٤)

مع والده في الحروب التي خاصتها البلاد مع والده في الحروب التي خاضتها البلاد مع الروس، عين شاهاً على إيران عام ١٨٣٤م ... لمعرفة المزيد عن ترجمة حياته وحال البلاد «إيران». ينظر: الجبوري، علي جواد كاظم، إيران في عهد محمد شاه (١٨٣٤–١٨٤٨).

(٣) سنشير بترجمته لاحقاً.

(٤) إيران: وتسمى بالأصل «بلاد فارس»، وفي تاریخ ۲۲ آذار من عام ۱۹۳۵م تم تغیر التسمیة إلى إيران من قبل رضا شاه بهلوي، تقع في غرب قارة أسيا، تحدها من الشمال روسيا ومن الغرب تركيا والعراق، ومن الجنوب الخليج العربي وخليج عمان، ومن الشرق باكستان وأفغانستان، يقطن فيها مختلف فئات ومكونات المجتمع منها العربي والفارسي والكردي والآذري والبلوشي والأرمني والزرادشتي وغيرها ... لمعرفة المزيد. ينظر: المحاويلي، أمجد سعد شلال، المصدر السابق، ج١، ورقة (١-٢)؛ العلى، صالح محمد التاريخ السياسي لعلاقات إيران بشرقي الجزيرة العربية في عهد رضا شاه بهلوي ١٩٢٥ -١٩٤١م، ص١٧؛ عبد على، فيصل عبد الجبار، التاريخ السياسي للمؤسسة الدينية في إيران ۱۹۰۱–۱۹۰۹، ص۲.

في عام ١٨٤٨م (١)، أصبح عبد العلي خان من رجال الدولة المقربين لديه، فتولى تشرين الأول في عام ١٨٨٥م (١). مناصب رفيعة ومرموقة (٢) في عهده (٣)، بات في خدمة الشاه إلى أن فاضت روحه في الثامن والعشرين من شهر ذي الحجة

> (١) وأمه ابنة الملا أحمد المراغى المعروف بـ «مستجاب الدعوة وشقيق الحاج محمد حسن خان اعتماد السلطنة المعروف بـ «صنيع الدولة»، ووالد كل من الحاج محمد باقر خان «اعتماد السلطنة» والحاج تقى خان «احتساب الملك»... للاستزادة عن ترجمة حياته. ينظر: الأسدي، محمد هادي، العراق في مشاهدات ناصر الدين شاه، ص۱۷؛ مهدی بامداد، پیشین منبع، جلد دوم، ص۲۷۰.

> (٢) على سبيل المثال لا الحصر خلال الفترة ( ۱۲۷۹ – ۱۲۹۲ هـ/ ۱۲۸۱ – ۱۸۷۲ م) عين حاكماً على مدينة قم المقدسة، عندما كان والده الحاج على خان مقدم مراغي «حاجب الدولة» وزيراً للعدلية عين معاوناً له في عام (١٢٨١هـ/١٨٦٤م)، ثم في عام (١٢٨٥هـ/١٨٦٨م) عين معاون في وزارة العدلية، وتم تكليفه مهام وزارية حتى ترقى إلى مرتبة وزير للعدلية في عام (١٢٨٨ هـ/ ١٨٧١م)، وفي عام (١٢٩٣هـ/ ١٨٧٦م) عين حاكماً على گلبایکان وخوانسار وسمنان ودامغان وساوه وقم المقدسة، وكان عبد العلى خان شاعراً. ينظر: مهدی بامداد، پیشین منبع، جلد دوم، ص ۲۷۰. (٣) همان منبع؛ محمد هادي الأسدي، المصدر السابق، ص١٧.

في عام ١٣٠٢هـ الموافق للسابع من شهر

المحور الثاني: مسيرة عبد العلى خان «أديب الملك» من الحدود العراقية إلى مدينة سامراء المقدسة

قام عبد العلى خان «أديب الملك» برحلته المعنونة بـ «سفرنامه اديب الملك در عتبات مقدسه»، مبتدئاً انطلاقته من العاصمة طهران (٥) والعودة إليها، والتي استغرقت حوالي ستة أشهر، بمعنى آخر شرع بالحركة من العاصمة في الرابع عشر من شهر محرم الحرام في عام ١٢٧٣هـ الموافق الرابع عشر من شهر أيلول في عام ١٨٥٦م، وعاد إليها في شهر جمادى الثاني من عام ١٢٧٣هـ الموافق في شهر كانون الثاني في عام ١٨٥٦م، ودون مشاهداته في اللغة الفارسية ضمن مذكراته (٦)، فعمل الكاتب

(٤) مهدى بامداد، پيشين منبع، جلد دوم،

(٥) طهران: ويقال لها باللغة الفارسية «تهران»، وهي إحدى قرى الرى مبنية تحت الأرض، وتكثر فيها البساتين، وفيها اثنا عشر محلة، خلال حكم الأسرة القاچارية لإيران اختاروها عاصمة لدولتهم. ينظر: المحاويلي، أمجد سعد شلال، المصدر السابق، ج١، ورقة (١٨).

(٦) الأسدي، محمدهادي، المصدر السابق، ص١٧.





مسعود كلزاري إلى تصحيحها، ونشرها عام ١٩٨٥م في طهران (١٠). جدير ذكره، في صدد رحلة عبد العلي خان «أديب الملك» إلى العراق أنه عمد إلى ذكر أسهاء الأماكن «المقدسة» والمدن العراقية، والمباني الحضارية والآثارية «التأريخية»، والقلاع والمساجد والقبور، وأسهاء لشخصيات عراقية تنوعت ما بين سياسية وعشائرية، وطوائف وفئات لمكونات المجتمع العراقي، زد على ذلك مظاهر طبيعية كالجبال والأنهار والتلال والحيوانات البرية والأليفة، وبساتين الفواكه وأشجار الحمضيات وحدائق... وغيرها، من الحوله العراق إلى خروجه.

بادئ ذي بدء، لا بد من إيضاح نقطة مهمة في تحديد تأريخ تحرك عبد العلى خان «أديب الملك» من الحدود

(۱) لمعرفة المزيد. ينظر: عبد العلي أديب الملك، سفرنامه اديب الملك در عتبات مقدسه، ترجم بتصرف وتصحيح: مسعود كلزاري، (تهران: پي. چا، ١٣٦٤). إذ تضمن كتاب «العراق في مشاهدات ناصر الدين شاه» للمؤلف «محمد هادي الأسدي في صفحاته رحلة عبد العلي خان «أديب الملك» إلى العراق. سنشير بهوامش المحور الأول هكذا: عبد العلي خان، مشاهدات، ثم رقم الصفحة.

مسعود كلزاري إلى تصحيحها، ونشرها العراقية «خانقين» (٢)، إذ لم يحدد تأريخ عام ١٩٨٥م في طهران (١). جدير ذكره، الدخول لتلك المدينة، وإنها سجل تأريخ في صدد رحلة عبد العلي خان «أديب حركته من مدينة كرمانشاه (٣) متوجهاً إلى الملك» إلى العراق أنه عمد إلى ذكر أسهاء الحدود العراقية نحو مدينة خانقين، في الأماكن «المقدسة» والمدن العراقية، والمباني يوم الثلاثين من شهر محرم الحرام في عام الحضارية والآثارية «التأريخية»، والقلاع المناهد والقبور، وأسهاء لشخصيات في عام ١٨٥٦م (٤).

انسجاماً مع ما تقدم، دخل عبد العلي خان «أديب الملك» الحدود العراقية من مدينة خانقين، وحسب الطريق المرسوم سار منها إلى قزل رباط(٥) ومدينة شهروان

(٢) خانقين: مدينة عراقية تقع في القسم الجنوبي من كردستان على الحدود «العراقية ـ الإيرانية»، تبلغ مساحتها حوالي (٣٩١٥ كم٢)، وتتكون من (٤) نواح، و(٢٢٧) قرية... لمعرفة المزيد. ينظر: سليم مطر وآخرون، موسوعة المدائن العراقية، ص٢٢٢-٢٣٠.

(٣) كرمانشاه: احدى المدن الإيرانية، تقع إلى الجنوب الشرقي من أصفهان، تبعد عنها حوالي (٢٠٠كم)، يقطنها خليط من مكونات المجتمع الإيراني كالكردي والعربي والفارسي وغيرهم ... للاستزادة. ينظر: المحاويلي، أمجد سعد شلال، المصدر السابق، ج١، ورقة (٨).

(٤) الأسدي، محمد هادي، العراق في مشاهدات ناصر الدين شاه، المصدر السابق، ص١٧.

(٥) قزل رباط: بلدة عراقية تقع شمال شرق العاصمة بغداد في محافظة ديالى، تابعة لقضاء خانقين، واسمها القديم هو «قزلربات «مشتق

# «شهربان»(۱) ومدينة بعقوبة(۲) وخان بني سعد «رباط بني ساعده»(۳) ومن العاصمة

الإسلامية في عهد العباسيين أو كما كان يسمى بـ «طريق الحرير» في القرون الوسطى، تقع شمال شرق بغداد ومركز محافظة ديالي، تقع على جدول سارية خريسان، وهو أحد فروع نهر ديالي ارتفاعها (٤٦ م) فوق سطح البحر، وتبعد عن العاصمة بغداد نحو (٥٠٠م)، عدد سكانها حوالي (٤٦٧,٩٠٠) نسمة حسب إحصائية عام ٢٠٠٣م، وحالياً بعقوبة عاصمة محافظة ديالي... للاستزادة. ينظر: سليم مطر وآخرون، المصدر نفسه، ص٢١٦ ـ ٢١٧.

(٣) خان بني سعد: تأسست ناحية بني سعد قبل عام ١٨٧٨م، وتحتوي على آثار شامخة وهو الخان الأثري المعروف بـ «خان بني سعد» ذي الطراز الإسلامي، وشيّد من قبل السلطان سليم العثماني، ويرجع الخان إلى عهد الوزير عمر باشا، وتقع حدودها الإدارية من الجنوب الغربي لمحافظة ديالي، ويحدّها من الشرق نهر ديالي وناحية بهرز، ومن الشمال ناحية هبهب، وقضاء بعقوبة، ومن الجنوب الغربي محافظة بغداد، ويبلغ عدد السكان في الناحية (١٧,٠٠٠) نسمة حسب إحصائية عام ٢٠٠٣م، يقطنها مختلف العشائر العراقية والأطياف الاجتماعية، وتبلغ مساحة الناحية حوالي (١٦٦,٠٠٠) دونم معظمها أراض زراعية، وتضم عدداً من الدوائر الحكومية والمساجد والمدارس والمعامل الصناعية والمحال التجارية، بالإضافة إلى سوق عرف باسمها «سوق بني سعد»، وإعداد كبيرة من القرى قرابة أربعين قرية... للاستزادة. ينظر: خان بني سعد، شبكة المعلومات الدولية «الأنترنت»،

من اللغة التركية، وتعنى بنات الغزل، وغالبية سكانها هم من التركهان والعرب والكرد الكلهور، ومع وجود أقلية من الأكراد الفيلية، ومن معالم المدينة التأريخية جامع محمود باشا الكبير، وجامع النقشبندي القديم، وقصر الجاف، ويتكلم سكانها اللغة الكرديه، كانت قزرابات من توابع شهربان (المقدادية حاليا) عهد الإمبراطورية الساسانية، ومن ممتلكات الإمبراطور «الشاه» كسرى، ومنه جاءت تسمية (كسرا آباد) بمعنى «معمورة كسرى»، ثم صحف الاسم إلى «قسرابات \_ قزرابات»، حرف العثمانيون التسمية إلى (قزل رباط) ليجاري لغتهم العثانية، وتأتي بمعنى «الرباط الأحمر»، بعد تشكيل الحكومة العراقية تحولت التسمية إلى السعدية ... للاستزادة. ينظر: قزل رباط، شبكة المعلومات الدولية «الأنترنت»، .http://www.iraqiwriter.com

(۱) شهروان «شهربان»: تعرف بـ «المقدادية»، من مدن بعقوبة، تبعد عنها حوالي (٤٢كم)، يسكنها خليط من مكونات المجتمع العراقي ... لمعرفة المزيد. ينظر: سليم مطر وآخرون، المصدر السابق، ص٧١٧.

(٢) بعقوبة: تسمى بـ«معقوبة» جاءت من تسمية آرامية، وتعنى: «بيت يعقوب»، كانت من معاقل الساسانيين الإيرانيين، فتحت إثر معركة كبيرة بين المسلمين بقيادة قائد جيش المسلمين هاشم بن عتبة فاتح ديالي، وقائد جيش الساسانيين الإمبراطور الشاه يزدجرد في عام١٣٧م، عدت كمحطة على الطريق بين بغداد وخراسان خلال الدولة العربية http://www.iraqiwriter.com.





بغداد (۱) وصولاً إلى مدينة الكاظمية (۲) وزيارة المشهد المقدس (۳)، في يوم الأربعاء

(۱) بغداد: عرفت بأسهاء عدة كـ«المدينة المدورة ـ الزوراء ـ دار السلام»، وحالياً تعرف بهذا الاسم، عاصمة العراق، ومركز محافظة بغداد، بلغ عدد سكانها حوالي(۲,۷) مليون نسمة بحسب إحصائية عام ۲۰۱۳، بناها الحاكم العباسي أبو جعفر المنصور، واتخذها عاصمة للدولة العباسية، فكانت أهم مراكز العلم على تنوعه في العالم وملتقى للعلهاء والدارسين لعدة قرون من الزمن، تمتاز بأهميتها الثقافية التي تتمثل بوجود عدد كبير من الصروح المهمة كالمتاحف والمدارس التاريخية والمكتبات والمسارح والمدرسة واخرون، المصدر السابق، صه١٠٥ –١٤٩٠.

(٢) مدينة الكاظمية المقدسة: مدينة عراقية، تقع شيال العاصمة العراقية بغداد، على بعد خمسة كيلومتر في الجانب الغربي منها، يحدها من جهة الشرق نهر دجلة، ومن الغرب أراضي الغرابية، ومن الجنوب أراضي العكيدات، تضم تربتها مرقد الإمامين موسى الكاظم ومحمد الجواد المياليينيين. لمعرفة المزيد. ينظر: المصدر نفسه، ص١٣٠-١٣٢.

(٣) الإشارة إلى مرقد الإمامين موسى بن جعفر الكاظم ومحمد بن علي الجواد عليه الله عن ترجمة حياتهم. ينظر: الزبيدي، ماجد ناصر، قصص باب الحوائج الإمام موسى الكاظم عليه الشمري، حسن الحائري، قبس من نور الإمام موسى الكاظم عليه أعلام الهداية (الإمام محمد بن علي الجواد عليه )، جـ ٩، جـ ١١؛ العطاردي،

الموافق الخامس من شهر تشرين الثاني في عام ١٨٥٦م تحرك من المدينة الأخيرة نحو مدينة سامراء المقدسة؛ لزيارة مرقد الإمامين العسكريين (١) عليه الإمامين العسكريين (١) عليه الإمامين العسكريين (١) عليه المقدسة في مسيرته نحو مدينة سامراء المقدسة في يوم الأربعاء المصادف الخامس من شهر تشرين الثاني في عام ١٨٥٦م حتى بات ليلة هذا اليوم في المخيم الذي أعد له، وصباح يوم الخميس الموافق السادس من الشهر والعام ذاتها أكمل السير قرابة خمس ساعات حتى حلّ ترحاله في موضع عرف ساعات حتى حلّ ترحاله في موضع عرف الباحث ذكر ما دوّن في مشاهداته خلال مسيرته قبيل وصوله إلى المدينة، إذ قال:

عزيز الله، مسند الإمام الكاظم التيلاء جـ ١-٣؛ الدباغ، محمد رضا عباس، سيرة الأئمة (موسى الكاظم \_ علي الرضا \_ محمد الجواد) عليميلاء ص ٢٢٥-٢٨٣.

(٤) الإشارة إلى مرقد الإمام علي بن محمد الهادي والإمام الحسن بن علي العسكري المنظلة، عن ترجمة حياتهم. ينظر: الطبرسي، الفضل بن الحسن، إعلام الورى بأعلام الهدى، ص٢٥١ ـ ٢٠٤؛ مجموعة وفيات الأئمة، ص٢٥٥ ـ ٢٢٤؛ الجلالي، محمد حسين الحسيني، مزارات أهل البيت عليقيل وتأريخيها، ص١٣٤ ـ ١٥٧.

(٥) عبد العلى خان، مشاهدات، ص٢٧.

استرسل عبد العلي خان «أديب الملك» في وصف وتدوين ما شاهده في طريقه إلى مدينة سامراء المقدسة بعد أن ترك خان الجديدة في يوم الجمعة الموافق السابع من شهر تشرين الثاني في عام الممام، قائلاً:

«تحركنا من خان الجديدة إلى مدينة ينكيجة (٥) والطريق ممهد ولا يوجد فيه محل للتوقف والاستراحة، لما وصلنا إلى ينكيجة استأجرنا منزلاً، قضينا الليل فيه، وفي الصباح (٢) سرنا إلى خان نجار، وصلناه بعد مضي ست ساعات، عند الغروب فرشوا لنا فوق سطح خان نجار، أخلدنا إلى النوم وعندما أسفر الصباح (٧) تحركنا إلى سامراء» (٨).

(٥) مدينة ينكيجة: مدينة عراقية، تقع جنوب شرقي كركوك في قضاء (طوز خور ماتو) تابعة إدارياً لمحافظة صلاح الدين، يبلغ عدد سكانها (٢٠,٠٠٠) نسمة، يتكلم سكانها اللغة التركهانية... للاستزادة. ينظر: ينكيجة، شبكة المعلومات الدولية «الأنترنت»، https://ar.wikipedia.org

- (٦) قصد به: صباح يوم السبت الموافق (٨/ ١١/ ١٨٥٦).
- (٧) قصد به: صباح يوم الأحد الموافق(١١/٩).
  - (٨) عبد العلي خان، مشاهدات، ص٢٨-٢٩.

"عند إشراق صباح اليوم التالي" استرسل تحركنا إلى سامراء عن طريق علي آبادي، الملك" في وصف كان يتحرك معنا عدد كبير من الزائرين، طريقه إلى مدينة بعد انقضاء خمس ساعات من نهار هذا ترك خان الجدي اليوم وصلنا إلى خان الجديدة ونزلنا به، السابع من شه تبلغ المسافة بين بغداد والخان خمسة (٢) ١٨٥٦م، قائلاً: فراسخ (٣) والطريق بينها ممهد ويخلو من "تحركنا م الصخور، عند الغروب فرشوا لنا الفراش ينكيجة (٥) والطر فوق سطح الخان، قضينا تلك الليلة في للتوقف والاستر غاية الراحة (١٠٠٠).

(١) يوم الخميس الموافق (٦/ ١١/ ١٨٥٦م).

(٢) الفرسخ: كلمة مأخوذة من الأصل الفارسي من لفظ «فرسنك»، دخلت اللغة العربية في مفهومين، الأول: دل على الزمن، والثاني: بوحدة قياس لمسافة معينة، قصد به المسافة التي قطعها الرجل ماشياً ثم قعد واستراح، اختلف الكتاب في تحديد ما يساوي في المساحة منهم قال: ستة أميال، وآخر قال: ثلاثة أميال، والميل اليوم على نوعين: «بري \_ بحري»، الأول: قدّر بها يساوي نوعين: «بري \_ بحري»، الأول: قدّر بها يساوي المحاويلي، أمجد سعد شلال، المأنوس في الألقاب المحاويلي، أمجد سعد شلال، المأنوس في الألقاب والمصطلحات التأريخية «الإيرانية»، (مخطوط)، والمصطلحات التأريخية «الإيرانية»، (مخطوط)،

(٣) عمد الباحث إلى استخدام مقدار الفرسخ بـ «٣ أميال» وتجنب استخدام «٦ أميال» لتلافي وقوع القارئ الكريم بالإرباك أثناء القراءة، عليه المسافة تقدر بـ (١٤٠١, ٢٤كم).

(٤) عبد العلي خان، مشاهدات، ص٢٨.



العدد: الخامس السنة: الثالثة السنة: الثالثة أكمل عبد العلي خان «أديب الملك «مسيرته إلى مدينة سامراء المقدسة بعد ان ترك خان نجار في يوم الأحد الموافق التاسع من شهر تشرين الثاني في عام ١٨٥٦م، إذ جاء في وصف الطريق من الخان إلى المدينة في مشاهداته، ما نصه:

# المحور الثالث: عبد العلي خان «أديب الملك» ومرقد الإمامين العسكريين عليميلا عام ١٨٥٦م ... (زيارة مشاهدة)

حظيت مدينة سامراء المقدسة ومرقد الإمامين العسكريين عليه بمكانة مرموقة وقدسية عالية في نفوس الزوار الإيرانيين عموماً، وعبد العلي خان «أديب الملك» خصوصاً، الأمر الذي دفعه إلى قراءة الزيارة عن بعد في يوم الأحد الموافق التاسع من شهر تشرين الثاني في عام ١٨٥٦م، أما عن مشاهداته عند دخوله المدينة ومرقد الإمامين عليه التي كانت عاملاً مؤثراً في نفسه؛ لأنها أدخلت الاطمئنان على قلبه والراحة على باله، فقال:

«بعد وصولنا إلى سامراء نزلنا في منزل أعد لنا، ذهبنا إلى الحهام واغتسلنا وتوجهنا إلى الزيارة، دخلنا الصحن المبارك إلى الروضة المطهرة للإمامين العسكريين المهمين المهمي





<sup>(</sup>٥) قصد بها: السيدة نرجس خاتون عليه بنت يشوعا بن قيصر (ملك الروم)، وأمها من ولد الحواريين تنسب إلى شمعون وصي المسيح الحلا. عن ترجمة حياتها. ينظر: الشيرازي، مرتضى

<sup>(</sup>۱) المسافة تقدر بـ(۲۸،۹٦۸۱۲).

<sup>(</sup>٢) المسافة تقدر بـ(١٤٠١) كم).

<sup>(</sup>٣) المسافة تقدر بـ(٨٢٨٠٢, ٤كم).

<sup>(</sup>٤) عبد العلي خان، مشاهدات، ص٢٩-٠٣.

الإمام المهدي الشريفين عند القدمين الشريفين للإمام الحسن العسكرى النيال زرت السيدة حكيمة خاتون المُنْكُلُا(٢)، بعدها طفت في مرقد الإمامين العسكريين عليمي الأساله (٣).

> اتضح من هذا النص حب وشغف عبد العلى خان «أديب الملك»، لمدينة سامراء المقدسة، مما دفعه في ذات اليوم من وصوله إلى المدينة في الذهاب لزيارة مرقد الإمامين العسكريين عليه الله على هذا رسم ملامح المرقد والمشاهد المقدسة بين الصحن المطهر، جاء فيه:

> «يقع مدفن الإمام الحسن العسكري والإمام على النقى الهادي اللهميل والسيدة نرجس خاتون الله في سرداب واحد، فوق السرداب هناك ضريح يوجد فيه ثلاثة

الحسيني، السيدة نرجس عليَّه الأجيال.

(١) قصد به: الإمام محمد بن الحسن المهدى المنتظر للطِّلاً. عن ترجمة حياته. ينظر: النجفي، سالم الصفار، موسوعة الإمام المهدي المنتظر من المهد إلى يوم القيامة.

الإمام محمد بن على الجواد عَلِمُتَلِثُرُ. عن ترجمة حياتها. ينظر: القرشي، باقر شريف، حياة الإمام المهدي الله العاملي، محسن المهدي العاملي، محسن الأمين، أعيان الشيعة، ج٦، ص ٢١٧.

(٣) عبد العلى خان، مشاهدات، ص٠٣.

صناديق، تحت أقدامهم علما المالية دفنت السيدة حكيمة خاتون عليه الله حيث يلتصق ضريحها من جهة واحدة بضريح الإمامين الحسن وعلى اللَّمَالِكُ ، ليس هناك ضريح من أضرحة الأئمة الأطهار علي المالي المالي ما هو بسعة بضريح الإمامين الله على الله القبة فهي أكبر من كل القباب الأخرى للائمة الأطهار علي الله الماليكان، تم جلب الذهب من الهند ثلاث مرات لإكساء القبة المطهرة به، لكنه لم يكن كافياً لإكساء القبة كلها، وهي مكسوّة من جهة القاعدة بقدر دورة واحدة، الباقى فهو مكسو بالجص الأبيض»(٥).

وفي نفس السياق، تابع عبد العلي خان «أديب الملك» خلال زيارته لمرقد الإمامين العسكريين الهُوَالِيُ في يوم الأحد الموافق التاسع من شهر تشرين الثاني في عام ١٨٥٦م «على وصف محتويات وجمالية الصحن المقدس، ارتأى الباحث اقتباس جزء من نص الوصف، ما نصه:

(٤) وهم كل من الإمام: «على بن أبي طالب والحسن بن على والحسين بن على وعلى بن (٢) قصد بها: السيدة حكيمة خاتون هي بنت الحسين ومحمد بن على وجعفر بن محمد وموسى عن ترجمة حياتهم. ينظر: مؤسسة البلاغ، سيرة رسول اللهُ عَلَيْقُهُ، ج١-٢؛ القرشي، باقر شريف، موسوعة آل البيت علم الله المراه ما ، ص٣٩.

(٥) عبد العلى خان، مشاهدات، ص٠٣٠.





«للروضة المطهرة إيوان (١) كبر واحد من جهة القبلة، مكان خاص واحد لنزع الأحذية، الشباك المقدس مصنوع من الفولاذ، الجدران من القاعدة إلى ارتفاع(٢) والمرايا، يوجد على جانبي القبة المطهرة منارتان يبلغ ارتفاع الواحدة منها حوالي

(١) الإيوان: لفظ فارسي، معناه: «شرفة»، دخل اللغة العربية بلفظ «ليوان» أو «إيوان» إبان ملوك بلاد فارس «إيران»، أي في عهد الدولة الساسانية، وهو: عبارة عن هو كبر أحد جدرانه الأربعة مفتوحة لاستقبال الداخلين، ومصنوع على الأغلب من الآجر. ينظر: المحاويلي، أمجد سعد شلال، المأنوس في الألقاب والمصطلحات التأريخية «الإيرانية»، (مخطوط)، عام، ٢٠١٥، ج١، ورقة (١٤).

(٢) الذراع: احدى المقياس التي عرفها العرب منذ العصر الإسلامي، وهي على أنواع مختلفة من حيث الطول، وعلى سبيل المثال لا الحصر «الذراع الهاشمية» وطولها (٦٤سم) و «الذراع المعمارية» وطولها (٧٥سم)، والذراع البلدية وطولها (٥٨ سم)، وظل استخدام الذراع كوحدة قياس في بلاد الشام ومصر، ولكن بطل استخدامها في هذه الأيام. ينظر: المصدر نفسه، حرف الباء العربية (ب)، ج٣، ورقة (١٢١).

(٣) ما مقدار (٩١٤٤ , ٠ م) تقريباً.

العشرين ذراعاً(٤)، ووسط الصحن المبارك بئر إلى جانبها حوض يتوضأ منه الزائرون، هناك ساقية ماء تأخذ ماءها من الشط(٥) والجميع يأخذ منه الماء، لكنها جافة؛ لأن ذراعين (٣) مكسوة بالمرمر ومن فوق وسائل صبّ الماء فيها خربت، خلف ذلك إلى السقف، الجدار مكسو بالزجاج الرأس يقع صحن آخر يبلغ طوله خمسة وأربعين ذراعاً (٢) ومثله عرضاً، لكن لا يوجد طريق من ذلك الصحن إلى الروضة المطهرة، حيث يجب الدخول من الصحن الكبير »<sup>(۷)</sup>.

حقيقة لا يمكن تغافلها هي ان خلال إقامة عبد العلى خان «أديب الملك» في مدينة سامراء المقدسة قرابة عشرة أيام، لم يؤرخ تواريخ زيارته لمرقد الإمامين العسكريين المِنتِ اللهُ تارة، حتى بالنسبة لزيارة موضع الإمام محمد المهدي الإمام أخرى، على أي حال ذكر في مشاهداته عن زيارته لمقام - غيبة - الإمام المهدي معالم المقام والسرداب، ما مفاده:

# «عزمناعلى زيارة المهدي المنتظر ﷺ،

(٤) ما مقدار (١٤٤, ٩م) تقريباً.

(٥) علماً ان عبد العلى خان «أديب الملك» لم يذكر اسمه؛ ليتسنى للباحث تبيان إيضاحه.

(٦) ما مقدار (٢٠, ٥٧٤م) تقريباً.

(۷) عبد العلى خان، مشاهدات، ص ۳۰-۳۱.



فجئنا ودخلنا المسجد \_ المقام \_ المطهر، توقفنا مقابل السرداب المبارك، بعد قراءة الإذن بالدخول، دخلنا السرداب المبارك، كان الإيوان الموجود في السرداب يبلغ ذراعين(۱) تقريباً، وكذلك هو العرض، الإيوان مصنوع من الخشب المنبت، توجد عليه كتابة بالخط الكوفي، لم يكن البئر في البداية بئراً؛ لكنه صار كذلك لكثرة ما أخذ منه من التراب، تيمناً وتبركاً، لأنه محل غيبة الإمام المهدي المحمق عن من المرمر بعمق ذراعين، ووضعوا على فوهته صخرة مربعة من المرمر (۱).

لعل من أبجديات هذا العرض وأولوياته، ارتأى تقديم عرض موجز لتواريخ زيارة عبد العلي خان «أديب الملك» لمرقد الإمامين العسكرين المهمين المحدول ذي والمشاهد المقدسة حولها، في الجدول ذي الرقم (١).

<sup>(</sup>١) ما مقدار (٩١٤٤ , ٠م) تقريباً.

<sup>(</sup>۲) عبد العلى خان، مشاهدات، ص ۳۱-۳۲.

الجدول ذو الرقم (١)

يوضح عدد زيارات عبد العلي خان «أديب الملك» لمرقد الإمامين العسكريين عليهما الله على المناطقة الإمامين العسكريين عليهما المناطقة والمشاهد المقدسة حولهما(١).

| تأريخ الزيارة                                                          | جهة الزيارة                                                            | رقم الزيارة    | التسلسل |
|------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|----------------|---------|
| في يوم الأحد الموافق التاسع<br>من شهر تشرين الثاني في<br>عام ١٨٥٦م،    | زيارة مرقد الإمامين<br>العسكريين عليهتاها عن بعد                       | الأولى         | ١       |
| ====                                                                   | = = عن قرب (داخل المرقد)                                               | الثانية        | ۲       |
| ====                                                                   | زيارة السيدة نرجس<br>خاتون عليَهُاك                                    | =              | ٣       |
| ====                                                                   | زيارة السيدة حكيمة<br>خاتون اللهك                                      | =              | ٤       |
| ====                                                                   | زيارة مقام المهدي المنتظر الله المنتظر المعلمة في السرداب ومكان الغيبة | II             | ٥       |
| يوم الأربعاء الموافق التاسع<br>عشر من شهر تشرين الثاني<br>في عام ١٨٥٦م | زيارة مرقد الإمامين<br>العسكريين عليهكا                                | الثالثة        |         |
|                                                                        | واحد لمرقد الإمامين عليمَلِكُ<br>وثلاثة مشاهد مقدسة                    | ثلاث<br>زیارات | المجموع |







ثهانية <sup>(۲)</sup> فراسخ <sup>(۳)</sup>.

لم يتوقف عبد العلي خان «أديب الملك» في توصيف مدينة سامراء زمن الحاكم العباسي المعتصم بالله في مشاهداته، ذكر ما نصه:

«قام المعتصم بالله ببناء القصور في سامراء، لازال السجن المكان الذي كان يجبس فيه الأسود بادية آثاره، يبلغ طوله ثلاثمئة ذراع (٤)، هناك مسجد وخلفه بنى منارة ملوية ارتفاعها من القاعدة إلى القمة خسمئة قدم (٥)، سلالمها من الخارج، لحق الخراب برأس المنارة، في مقدار عشرة أذرع (٢)، كان المعتصم بالله يصعد إلى قمتها راكباً، يجلس هناك، ولم تر عين مثلها، ولم تسمع مها أذن (٧).

في موضع آخر، عمد عبد العلي خان «أديب الملك» إلى رسم معالم مدينة سامراء المقدسة من حيث بنيتها «العمرانية»، إذ قال:

(٢) المسافة تقدر بـ(١٦ ، ٢٢٤ ، ٣٨ كم).

المحور الرابع: عبد العلي خان «أديب الملك» ومدينة سامراء المقدسة عام ١٨٥٦م ... (وصف\_مغادرة)

بلا مراء أن مدينة سامراء المقدسة نالت نوعاً من الاهتمام من قبل عبد العلي خان «أديب الملك»، الأمر الذي دفعه إلى تدوين شيء يسير في مشاهداته عن ماضيها التأريخي، من حيث المبرر الذي دفع الحاكم العباسي المعتصم بالله (٣٣٨ ـ ٨٤٣م)(١) إلى اختيارها وتخطيطها وتمصيرها، بهذا المحط، أشار قائلاً:

«أيام المعتصم بالله كانت بغداد مدينة الخراب برأس الم عامرة، مرض المعتصم وزاد في مرضه الجو أذرع (٢)، كان المعتد الحار، حاول الأطباء معالجة مرضه، خرج راكباً، يجلس هناك هو ونصب خيامه في سامراء، فتحسنت تسمع بها أذن (٢). صحته، فبقي هناك، أصدر أمراً بجلب في موضع آلني عشر ألف تاجر مع المعاريين إلى «أديب الملك» إلى وسامراء؛ ليقوم كل واحد منهم ببناء منزل المقدسة من حيث له، شرع الجميع بالبناء، خلال فترة قصيرة قال:





العدد: الخامس السنة: الثالثة السنة: الثالثة الدر ۲۰۲۲م

<sup>(</sup>٣) عبد العلى خان، مشاهدات، ص٣٣.

<sup>(</sup>٤) ما مقدار (١٦, ١٧٣م) تقريباً.

<sup>(</sup>٥) ما مقدار (٥١٥ ، ٤٦ م٢) تقريباً.

<sup>(</sup>٦) ما مقدار (٥٧٢) تقريباً.

<sup>(</sup>۷) عبد العلى خان، مشاهدات، ص٣٣.

<sup>(</sup>۱) هو: أبو إسحاق محمد المعتصم بالله بن هارون الرشيد بن المهدي بن المنصور (۷۹٦–۸٤۲م). عن ترجمة حياته. ينظر: قطب، محمد على، المعتصم بالله.

ربع فرسخ (۱)، لكن ليس كل قلاع السور من ذلك الحصى، ثم نعود إلى المنزل »(٤). عامرة، بنى جدار القلعة من الجص والآجر، وضع لها الأبراج المحكمة، للقلعة ثلاثة أبواب، الأول: باب بغداد، الثانى: باب الشريعة، والعرب يطلقون اسم الشريعة على المكان الذين يأخذون منه الماء من النهر، لانهم لا يستطيعون أخذ الماء من كل مكان في النهر، المسافة من باب الشريعة إلى النهر خمسمئة ذراع (٢)، الثالث: با*ب*....

> في ذات السياق، دون عبد العلي خان «أديب الملك «في مشاهداته إلى مدينة سامراء المقدسة ملامحها الطبيعة من هواء ونوعية التربة ومكوناتها، ما مفادها:

«هواء سامراء كالجنة، ترابها كالعنبر الفواح، أكثر حصاها هو من نوع السلياني والأخضر والأصفر والمرجاني، وبسبب هوائها الصافي فأن أحجارها صافية أيضاً،

(١) ربع فرسخ في حال ثلاثة أميال فان المسافة تقدر بـ(۲۰۷۰۰۵)، وحال ستة أميال المسافة بنحو (٢٠٤١ , ٢كم).

«يبلغ عدد نفوس أهالي سامراء كنا في كل يوم نخرج إلى الصحراء؛ للتفرج حوالي ثلاثمئة عائلة، يبلغ محيط سورها على تلك الصحراء المنبسطة، نجمع ما نشاء

بعد ان قضى عبد العلى خان «أديب الملك» عشرة أيام في مدينة سامراء المقدسة، وفق تأريخ دخوله لها في يوم الأحد الموافق التاسع من شهر تشرين الثاني في عام ١٨٥٦م، غادرها يوم الأربعاء الموافق التاسع عشر من الشهر والعام ذاتها متوجهاً إلى العاصمة بغداد، لكن قبيل مغادرته المدينة أقدم على زيارة مرقد الإمامين العسكريين للهَيْكُمْ ، ثم وزع الهدايا والعطايا على مرافقي وخدامه من المدينة (٥).

(٤) المصدر نفسه، ص٣٢.

(٥) عبد العلى خان، مشاهدات، ص٣٢-٣٣.





<sup>(</sup>٢) ما مقدار (٦, ٢٢٨م) تقريباً.

<sup>(</sup>٣) عبد العلى خان، مشاهدات، ص٣٢.

عدت المزارات الدينية في العراق «العتبات المقدسة» في مدينة «النجف الأشرف \_ كربلاء المقدسة \_ الكاظمية المقدسة\_سامراء المقدسة » عموماً ، والمدينة وغيرها . الأخبرة ومرقد الإمامين العسكريين للهيكا «القاچارية» لاستقطاب السواح في العالم.

تلمس الباحث من خلال زيارة عبد العلى خان «أديب الملك» إلى مدينة سامراء الاقتتال والتناحر وإراقة الدماء، والتراشق العراق. بالكلمات البذيئة ظل متواصلا، والجدل الديني ظل سيد الموقف، فجاءت هذه الزيارة لتمحو الصفحة السوداء المدونة بينهما في العهود الغابرة، وخلق حالة من التعايش السلمي، وإرساء السلام

وصناعة حالة من التفاهم والتقريب بين المذاهب الإسلامية، الأمر الذي انعكس بدوره على أوضاع مدن العتبات المقدسة في العراق، كانتظام زيارة الإيرانيين لها ...

استشف الباحث من مشاهدات خصوصاً، القطب الذي تدور حوله رحى عبد العلى خان «أديب الملك» لمدينة سامراء السياحة الدينية في العراق وما بين الدول المقدسة ومرقد الإمامين العسكريين لليَّلِيُكُمُّا الإسلامية، وعلى سبيل التمثيل لا الحصر وقوعها في حالة الخراب وآفة الإعمار، بين الدولة العثمانية والدولة الإيرانية وعلى وجه التحديد المرقد؛ لافتقارها للدعم «المادي ـ المعنوي» من قبل الدولة العثمانية وحكوماتها المركزية «ولاة بغداد».

اتضح مما سبق، أن الدولة المقدسة عام ١٨٥٦م حقبة السيطرة العثمانية لم تعر أي اهتمام لمرقد الإمامين العثمانية على العراق، أهمية بالغة في القضاء العسكريين المُتَلِطُ وبذلك، أغفلت إحدى على الآفات التي ابتليت بها الدولتان مقومات الاقتصاد العراقي إلا وهي «العثمانية \_ القاچارية» على مرّ العصور، «السياحة الدينية»، والتي من اللازم إلا وهي الخلافات الدينية والمذهبية، استثمارها وتطويرها؛ لتكون في صف حتى وصلت في كثير من الأحيان إلى الصناعات الوطنية كرافد لاقتصاد





# المصادر والمراجع:

**أولاً**: رحلات بعض الساسة عشر الميلادي

# أ- العربية

١) الأسدي، محمد هادي، العراق في مشاهدات ناصر الدين شاه، شركة مجموعة العدالة للطباعة والنشر، بغداد، . 7 . 11

# الفارسية

١) اديب الملك، عبد العلى، سفرنامة ادیب الملك در عتبات مقدسه، ترجم بتصرف وتصحيح: مسعود كلزاري، تهران، يي. يا، ١٣٦٤.

# ثانياً: المخطوطات

١) المحاويلي، أمجد سعد شلال، موسوعة المدن الإيرانية الميسرة، (مخطوط)، ۲۰۱۳، ج۱، ج۸.

٢) المحاويلي، أمجد سعد شلال، المأنوس في الألقاب والمصطلحات التأريخية «الإيرانية «، (مخطوط)، ٢٠١٥، ج۱.

# ثالثاً: الدراسات الأكاديمية (الرسائل)

١) الجبوري، على جواد كاظم، إيران الإيرانيين للعراق خلال القرن التاسع في عهد محمد شاه (١٨٣٤-١٨٤٨)، رسالة ماجستير غير منشورة ،جامعة بابل، كلية التربية، ٢٠٠٨.

٢) عبد على، فيصل عبد الجبار، التاريخ السياسي للمؤسسة الدينية في إيران ١٥٠١–١٩٠٩، رسالة ماجستير، جامعة المستنصرية، معهد الدراسات الآسيوية والأفريقية، ١٩٨٨.

# رابعاً: الكتب (العربية \_ الفارسية)

# أ- العربية

١) الجلالي، محمد حسين الحسيني، مزارات أهل البيت علهم وتأريخيها، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، .1990

۲) الحائري، حسن الشمري، قبس من نور الإمام موسى الكاظم التَّالْخ، مؤسسة البلاغ للطباعة والنشر، بيروت، ٢٠٠٩.

٣) الدباغ، محمد رضا عباس، سيرة الأئمة (موسى الكاظم ـ على الرضا \_ محمد الجواد) عله المناكر، دار المحجة البيضاء، بىروت، ٤٠٠٤.

٤) الزبيدي، ماجد ناصر، قصص



باب الحوائج الإمام موسى الكاظم الثيلا، دار الأيام، بيروت، ۲۰۰۸.

- ٥) شاكر، محمود، المعتصم بالله (محمد بن هارون الرشيد)، المكتب الإسلامي للطباعة والنشر، ٢٠٠١.
- ٦) الشيرازي، مرتضى الحسيني، السيدة نرجس عليها مدرسة الأجيال، مركز الرسول الأعظم، بيروت، ١٩٩٧.
- ٧) الطبرسي، الفضل بن الحسن، إعلام الورى بأعلام الهدى، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت ٢٠٠٤.
- ٨) العطاردي، عزيز الله، مسند الإمام الكاظم التَّالْخ، دار الصفوة، ١٩٩٣، بيروت، ج١-٣.
- ٩) العلى، صالح محمد، التاريخ السياسي لعلاقات إيران بشرقى الجزيرة العربية في عهد رضا شاه بهلوي (١٩٢٥ -۱۹٤۱م)، منشورات دراسات الخليج عطايي، تهران، ١٣٦٧. العربي، البصرة، ١٩٨٤.
  - ١٠) القرشي، باقر شريف، حياة الإمام المهدي ﷺ، مطبعة أمير، ١٩٩٦.
  - ١١) قطب محمد على، المعتصم بالله، المكتب الإسلامي للطباعة والنشر، .1999

١٢) لجنة التأليف في المعاونية الثقافية للمجمع العالمي لأهل البيت علم العلام الهداية (الإمام محمد بن على الجواد التيالي)، المجمع العالمي لأهل البيت علمُ الله بيروت، ۲۰۰۹، ج۹، ج۱۱.

١٣) مجموعة مؤلفين، مجموعة وفيات الأئمة، بيروت، دار البلاغة، ١٩٩١.

١٤) مؤسسة البلاغ، سيرة رسول الله عَيْنَالُهُ، مطبعة دار التوحيد، قم المقدسة، ۳۰۰۲، ج۱-۲.

## الفارسية

١) أ. ك. س. لمبتون، إيران عصر قاچار، ترجم سيمين فصيحي، چاپخانه انتشارات جاویدان، تهران، ۱۳۷۵.

۲) بیتر، آروی، تاریخ معاصر إیران از تاسيس تا انقراض سلسلة قاچار، مترجم محمد رفيعي، چاپخانه مؤسسة مطبوعات

۳) الگار، حامد، دین ودولت در إيران نقش علم در دوره قاچار، مترجم أبو القاسم سری، چاب دوم، تهران، چاپخانه انتشارات توس، ۱۳۶۹.

٤) مهدى، بامداد، شرح حال رجال إيران در قرن ۱۲ و ۱۳ و ۱۶ هجري، چاب



أ.م. أعجد سعد شلال المحاويلي

ششم، چاپخانه زوار، تهران، ۱۳۷۸، ينكيجة، شبكة المعلومات الدولية «الأنترنت»

. https://ar.wikipedia.org

جلد دوم.

# خامساً: الموسوعات

١) سليم مطر وآخرون، موسوعة المدائن العراقية، مركز دراسات الأمة العراقية، بغداد، ٢٠٠٥.

٢) العاملي، محسن الأمين، أعيان الشيعة، حققه حسين الأمين، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، د. ت، ج٦.

٣) القرشي، باقر شريف، موسوعة آل البيت علهم المعرفة، قم المقدسة، ۲۰۰۹، ج۱.

٤) النجفي، سالم الصفار، موسوعة الإمام المهدي المنتظر من المهد إلى يوم القيامة، دار نظير عبود، ۲۰۰۸.

# سادساً: شبكة المعلومات الدولية «الأنترنت»

١- خان بني سعد، شبكة المعلومات الدولية «الأنترنت»،

### .http://www.iraqiwriter.com

قزل رباط، شبكة المعلومات الدولية «الأنترنت»،

.http://www.iraqiwriter.com



عصر سامراء الألف السادس قبل الميلاد الحاضنة الأولى لحضارة بلاد الرافدين القديمة

The Age of Samarra is the Sixth

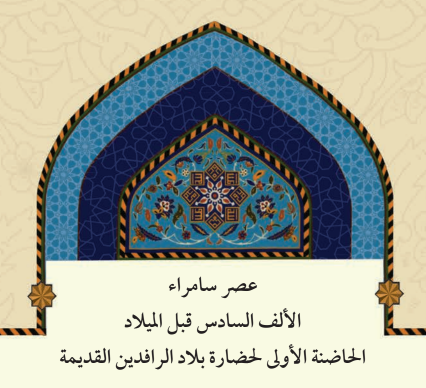
Millennium (B.C) the First Incubator of

Ancient Mesopotamian Civilization

أ.م.د. كاظم جبر سلمان جامعة بابل كلية الآداب

Asst. prof.Dr. Kadhim Jabur Salman University of Babylon College of Arts



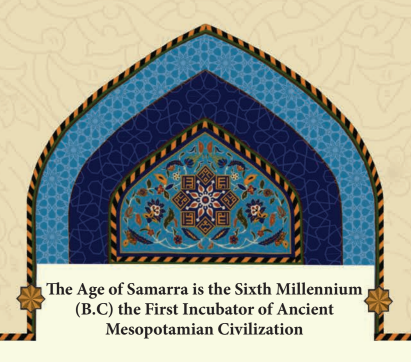


# الملخص:

يعنى هذا البحث بدراسة عصر سامراء ومنجزاته الحضارية والعمرانية في مدينة سامراء وأثره في تطور الإنسان، كما ركز البحث على مجموعة عوامل ومرتكزات استطاع العراقي في العصور القديمة ولاسيها في العصر مدار بحثنا أن يثبت بأنه يقدم أكثر الأشياء تطوراً في عصره مثل العهارة والبناء، وكذلك الصناعات الأخرى مثل المعادن والفخار والآجر، حيث أبدع الإنسان العراقي في جميع نتاجاته البنائية ومنها مواد البناء وأسلوب التسقيف والفنون التي نفذها آنذاك، وغير ذلك من مجالات الحياة الأخرى، إذ لمست جميع البعثات التي عملت في المواقع الأثرية في مدينة سامراء بأن هذا العصر من العصور الذهبية والتي تكاملت فيها.

### الكلمات المفتاحية:

الديانة والطقوس، الصناعة والفنون، عصر سامراء، عارة الألف السادس.



#### **Abstract:**

The study focuses on studying Samarra age and its civilizational and constructional achievements and their impact on human development. The study concentrates on several factors that enabled the ancient Iraqis especially during the sixth millennium (B.C) to prove that they were able to introduce the most developed things in their age like construction and building. Ancient Iraqis were innovative in their construction including building materials, roofing style and ornaments. Most of missions that worked in the archaeological sites in Samarra city have witnessed that this age was the golden age of the city.

# key words:

religion and rituals, industry and arts, Samarra age, and the construction of the sixth millennium.

#### مقدمة:

أكدت الأدلة الأثرية المتمثلة بالمخلفات المادية المكتشفة في العراق القديم، أن المنطقة الشمالية كانت مسرحا لنشاطات الإنسان العراقي القديم في اغلب حقب عصور قبل التاريخ(١). قبل ان يستقر في المنطقة الجنوبية عند نهاية الالف السادس وبداية الالف الخامس قبل الميلاد ويؤسس أقدم حضارة عرفها التاريخ على مرّ عصوره (٢)، والبيئة الطبيعية في هذه المنطقة كانت الحاضنة الأولى لبناء فلسفة الإنسان العراقى القديم وتحديد سات حضارته وخصوصيتها عن طريق فعل المحسوسات وانعكاساتها في تجاربه العملية، إذ بدء يستعير ويستدعي وينتقي بعض الافعال ومن ضمنها المفردات الفكرية التي حملت معها بدايات التناغم بين ظاهر تلك الافعال ومضمونها، وكان الجفاف أكثر تلك المحسوسات اثرا في فكر وحياة الإنسان آنذاك، إذ شكل تحديا رئيسا عد في نظر العديد من الباحثين والمهتمين بالدراسات القديمة

(1) Aprehistoric find near Razzazz. p.136" 'voure

(٢) الشيخ، عادل عبدالله، بدء الزراعة وأولى القرى الزراعية في العراق، ص ٩٣ – ٩٤.







وفي مقدمتهم المؤرخ توينبي الحافز الاكبر

في نشوء الحضارات بصورة عامة وحضارة

بلاد الرافدين القديمة بصورة خاصة، وقد

شملت تلك التغيرات أنهاط مختلفة من

حياة ذلك الإنسان تمثلت بهجره ودون

عوده لحياة كاملة كان الصيد والرعى

# التمهيد:

ان التحدي الذي واجهه ذلك الإنسان في العصور القديمة والمتمثل بالجفاف الذي اجتاح منطقة بلاد الرافدين اعطى دافعاً للجماعات السكانية التي اخذت تالف حياة التعايش ضمن الجماعة من مدة ليست بالطويلة إلى البحث عن سبل للعيش مشابهة لتلك التي اعتادوا عليها في مجتمعاتهم القديمة قبيل ظهور الجفاف، وكانت الحلول تتمحور في أكدته البقايا الاثرية للمجاميع السكانية التي كانت تقطن الأراضي الشالية من البلاد، وقد حملت تلك الاثار صوراً معبرة اثناء ترحالهم(١)، ولاننسى ونحن نتحدث عن علاقة البيئة بالإنسان الاشارة إلى عامل آخر لعب دوراً مميزاً في هذا الجانب الا وهو

(١) باقر، طه، مقدمة في تاريخ الحضارات، ج١، ص ۱۳۰.

التطور الإحيائي(٢)؛ إذ كان بمثابة الحافز الرئيس لتطوير امكانيات الإنسان آنذاك، وان التراكمية التي جمعها من جراء صراعه مع الطبيعة كانت بمثابة الوسيلة التي من خلالها سخر تلك الطبيعة لصالحه وكانت النتيجة امتلاكه لتقنيات العمل متمثلة بابتكاره الأدوات والآلات واستخدامها لتسخير العقبات التي تواجهه في حياته الجديدة<sup>(٣)</sup>.

لقد مرت تلك الجماعات اثناء اختيار أحد الخيارين الأول تغيير مواطن ترحالها بأماكن ومواقع وبيئات كان لها سكناهم والبحث عن مواطن مشابهة لها، نصيب وافر في وضع بعض لبنات البناء والثاني تغير أسلوب معيشتهم في حالة الحضاري لتلك الأقوام قبل بلوغ مرحلة بقائهم في مواطنهم الأصلية، ويبدو ان النضج الحضاري الكامل بعد استقرارها الأغلبية فضلوا الخيار الأول، وهذا ما بصورة دائمة في المناطق الجنوبية من البلاد، وكانت سامراء تقف في طليعة تلك الأماكن أو المواقع، إذ لعبت دوراً بلاد الرافدين اثناء نزوحهم نحو جنوب كبيراً في ترسيخ بعض أسس الحضارة العراقية القديمة، يمكن من خلالها القول عن الكفاح المستمر لتلك الجماعات من بانها كانت مفصلاً وجهه باتجاه رسم معالم أجل تسخير الإمكانيات التي صادفتهم بدايات التكوين الحضاري للحضارة

(٢) النوري، قيس، بيئة الإنسان من منظور الثقافة والمجتمع، ص١٩١.

(٣) الجاسم، صباح عبود، مرحلة الانتقال من جمع القوت إلى إنتاج القوت في العراق وجنوب غرب آسيا، ص ٣٠و ٥٦.



3.

المدد: الخامس

في الاسلوب الزخرفي والدقة الفنية، كل تلك الانهاط تجلت في بقايا تل الصوان الذي يعد أهم مراكز حضارة سامراء على الاطلاق(٢). وما يؤيد ذلك افران الفخار المنتشرة في الطبقات الثلاث الأولى في الموقع وبالتحديد في الطبقة الثالثة وهذه الافران استخدمت لشي الفخار وتشير اثار الحرق في المنطقة ان تلك الافران استخدمت لسنوات طويلة وولدت مع كسر الفخار الملونة التي انتشرت بكثرة في تلك المنطقة، ان فخار سامراء هو فخار محلى وان تل الصوان أحد المراكز الاساسية لصناعته وتوزيعه إلى المناطق والقرى المجاورة ليس في سامراء وحسب، بل في مناطق واسعة من العراق القديم<sup>(٣)</sup>. يضع اغلب المختصين في الدراسات القديمة في ضوء التصنيفات المناطقية هذه الحضارة ضمن حضارات الوسط في العراق القديم التي عبر عنها بأنها حضارة انتقالية بين الشمال والجنوب، ويدعم اصحاب هذا الرأي نظريتهم بافتراض وجود علاقات

(2) Wailly. F and Abu Al-Soof. B.The Excavation at tell Es-sawwan first. 1964. P. 21

(٣) أبو الصوف، بهنام، التنقيب في تل الصوان، ص ٣٨.

العراقية القديمة، وتمثل ذلك في اتساع الا انها كانت جميعها على مستوى واحد مساحة القرى الزراعية وازدياد اعداد في الاسلوب الزخرفي والدقة الفنية، كل سكانها والتطور الحاصل في تخطيط وعهارة تلك الانهاط تجلت في بقايا تل الصوان ابنيتها وتنوع في الفعاليات الاقتصادية إذ الذي يعد أهم مراكز حضارة سامراء على جمعت بين الزراعة وتدجين الحيوانات الاطلاق(٢). وما يؤيد ذلك افران الفخار والصناعات الحرفية والتجارة فضلاً المنتشرة في الطبقات الثلاث الأولى في عن التطور الحاصل في الجانب الديني الموقع وبالتحديد في الطبقة الثالثة وهذه والاجتهاعي، وهذا ما نحاول اثباته من الافران استخدمت لشي الفخار وتشير خلال هذا البحث.

وإذا كان عصر حسونة يمثل مرحلة اخصاب (نقطة البدء في البناء) الحضارة العراقية القديمة (١).

فإن عصر سامراء هو الجنين الذي حملت به بيئة هذه المنطقة خلال تلك العصور الموغلة في القدم، وهذا بكل تأكيد جعل منها ان تكون واحدة من ارقى مناطق عصور قبل التاريخ في بلاد الرافدين على الاطلاق،

وقد اكدت ذلك البنية الاجتهاعية لمراكزها الحضارية، إذ جسدت ذلك آنيتها الفخارية بها تحمل من تقنية ومشاهد فنية بحيث لا تضاهيها آنية الا آنية عصر حلف، وعلى الرغم من اختلاف أشكال تلك الآنية تبعا لمناطق صناعتها الواسعة

<sup>(</sup>١) صاحب، زهير، أغنية القصب، ص١٤.

نمطية بين مجتمعات الشهال والجنوب قمح مكربنة من نوع أمير (emmer)(۳). متمثلة بشبكة اتصالات عبر منطقة العراق وحنطة أنكور (einkorn)(٤). وأخرى القديم قبل ظهور أو توسع أساليب لشعير بري مهجن فضلاً عن بذور الكتان حضارة العبيد في الجنوب (١).، وقد وجميعها تعطى دليلاً على تلك الاحتمالية احتلت مواقع هذه الحضارة أهمية كبيرة (الشيخ :٧١)، ولعل ما يعزز احتمالية بين مواقع حضارات عصور قبل التاريخ ظهور الزراعة الاروائية في مواقع حضارة في العراق القديم، واكدت ذلك نتائج سامراء هو استخدام المحراث خلال تلك التنقيبات العلمية، فالآثار المكتشفة بينت المدة وعلل كل من ديفد وجون اوتس ان منتجى هذه الحضارة كانوا يعيشون ذلك من خلال زيادة مواقع هذا العصر مرحلة حضارية أكثر تطوراً من مثيلاتها بحيث بلغت مساحات واسعة (٥).

وقد قدمت الشو اهد الآثارية ادلة على الحقبة، فالأبنية التي عثر عليها في مواقع استخدام الري بالجداول بحدود ٢٠٠٠ ق.م في موقع جوخة مامي(٢). وفيها دليل على وجود رابطة مع أقدم سكن في جنوب العراق من خلال معطيات تل عويلي ، وما يؤكد تلك الرابطة وجود تشابه كبير بين فخار الطبقات الدنيا في تل عويلي

كانت كبيرة وفرهة ولا يوجد مثيل لها في ابنية المرحلة السابقة ولا في أي مكان اخر (۲). لقد برزت ولأول مرة احتمالية كبيرة في استخدامهم اقدم نوع من أنواع الري الاصطناعي، إذ عُثر على بذور

من مواقع الحضارات الأخرى خلال تلك

سامراء ولاسيما في تل الصوان كانت أكثر

تطورا من سابقاتها في جرمو وحسونة؛ إذ

اكتسبت أسلوباً وطابعاً محليين، فالغرف

(٣) بوتس، دانيال، حضارة وادى االرافدين الأسس المادية، ص١٠٢.

(5) Oates J.and Oates Long worthI.H D.Early irrigation agriculture Mesopotamia proplems in economic amd Social archaeology. P.119.

القرى الزراعية في العراق، ص ٩٤-٩٧.

<sup>(1)</sup> Blackhan. M. Further investigations as to the relationship of Samarra and ubaid ceramic assemblages Iraq .vol 58 .p. 7.

<sup>(</sup>٢) أبو الصوف، بهنام، التنقيب في تل الصوان، (٦) الشيخ، عادل عبدالله، بدء الزراعة وأولى ص ۲ ٤.

<sup>(</sup>٤) بوتس، دانيال، حضارة وادي االرافدين الأسس المادية، ص ١٠٤.

ومع بساطتها الا انها ذات أهمية كبيرة باعتبارها اقدم بيوت شيدها الإنسان في شهال العراق وفقا للدليل المادي في ضوء التنقيبات الأثرية التي اجريت في المنطقة، لايزال الباحثون يجهلون الدافع من وراء تشييد تلك المنازل على شكل مستدير، وربها ان مستوطني ذلك العصر الذين امتهنوا الصيد بدليل مخلفات عظام الحيوانات البرية المكتشفة في الموقع وان اولئك الصيادين قد احتفظوا بالحيوانات الصغبرة ونحروا الحيوانات الكبرة واحتفظوا بتلك الحيوانات ونقصد الصغيرة منها في حفر يقيمونها في الأرض لحمايتها من الحيوانات الضارية من جهة وحتى لا تنهزم من جهة اخرى، وربيا من هنا اتخذ اولئك المستوطنون الفكرة في تخطيط وتشيد تلك المنازل البدائية، وقد شيدت تلك المنازل بدون تنظيم أو تصميم مسبق الغرض منها توفير ملجأ يحميهم من الظروف البيئية القاسية والحيوانات المفترسة، ولم يعط نمط الحياة البدائي آنذاك مجالا للإنسان في التفكير في تشيد تلك البيوت وفق عناصر عمارية ذات

(العبيد الصغير) وفخار جوخه مامي انهاكانت تمثل اكواخ مستديرة الشكل غير الانتقالي سواء من حيث الشكل أو الزخرفة منتظمة قطر الواحد منها حوالي مترين(٢). إلا أن ذلك لا يعنى انه يمثل طفرة تطورية لفخار جوخه مامي الانتقالية، إذ إن فخار العويلي، امتاز ببساطة زخارفه التي تميل إلى الاشكال الهندسة أكثر من فخار جوخه مامي (١).

# المحث الأول عمارة وتخطيط الدور والمبانى

البدايات الأولى للبحث في موضوع ظهور الدور السكنية لأول مره في شمال العراق تبدأ من قرية زاوي جمى باعتبارها اقدم مستوطن سكنى مكتشف في شمال العراق واول قرية من نوعها في العالم بحسب الدليل المادي المتوفر في ضوء نتائج التنقيبات الأثرية، واشارت نتائج تنقيبات الاثارية سوليكي فيها إلى وجود مخلفات المرحلة الانتقالية وهي على بعد متر أو مترين من سطح التل، ويتصدر تلك المخلفات بقايا لمنازل شيدها سكان هذا المستوطن من الطين القائم على اسس من حجارة الحصى الكبيرة، وتشير معالمها إلى



<sup>(</sup>١) ليبو، مارك، لمحة عن فخار مرحلة العويلي، ص ۲۹.

وعمارة المباني (٣).

تخطيط وعمارة المباني من جرمو

ظهر ذلك التخطيط أكثر تطورا في حسونة إذ ازدادت البيوت سعة وتقنية تكونت من أجزاء عدة منها غرفة الخزن وأخرى خاصة بالمعيشة وفي احداهما تنور خبز بدائي وفي اخرى عثر على جرار

(1) Braidwood and howe. prehistoric Inver stigations in Iraq Kurdistan. Studies in Aneient oriental Civilisations. No 3. p. 36.

(٢) الأعظمي، محمد طه، الأسوار والتحصينات الدفاعية في العمارة العراقية القديمة، ص٥.

(3) Clarke.1974.p.167.

جانب ترفیهی بل کان الغرض منها توفیر ومطاحن حجریة وزودت جدران تلك الحماية فقط (١). وشهد عصر جرمو تطورا الغرف بالدعامات من الخارج والداخل في تخطيط وعمارة المباني اهمها ظهور البناء لغرض تقويتها(٤)، ويبقى ظهور المخازن بالخط المستقيم أو التخطيط المضلع خلاف أهم مستجدات هذا العصر، إذ عثر على ما كان عليه في المرحلة السابقة (٢).، وعد عدد كبير من المخازن بلغ أكثر من ثلاثين ذلك في نظر المختصين ثورة في مجال تخطيط مخزنا وما يميزها هو شكلها الكروى وقد شيدت على قاعدة كبرة وبارزة وانتهت من الأعلى بفوهة كبيرة السكنية (°).

# ۱ - تخطيط مباني سامراء:

لقد بلغ التطور في تخطيط وعمارة البيوت السكنية مرحلة متقدمة خلال عصر سامراء دلّت على ذلك نتائج التنقيبات الأثرية في المواقع الاثرية التي حملت خصائص هذا العصر، وبالرغم من ان تخطيط مباني العصر السابق ذات الشكل المستطيل بجدران مشيدة بلبن مستطيل وغرف تحيط بساحة مكشوفة ظل شائعاً خلال هذا العصر مع وجود السلالم الخارجية المشيدة من الجص التي

- (4) loyd and safar. Tell Hassuna; Excavation by the Iraq Government Directorate General of Antiquities in 1943 and 1944. JNES .vol 4.No.4.1945.p. 271.
- (5) Wailly. F and Abu Al-Soof. B.The Excavation at tell Es-sawwan first. 1964. P. 17.









73316/77.79

# ٢ - تسقيف المبانى:

من الطبيعي أنّ تشييد الجدران المستخدمة في بناء البيوت السكنية كانت بحاجة للغطاء وهو الجزء الأهم في تشييد الأبنية ليكمل فكرة المأوى، وهذه الفكرة كانت مرتبطة تماماً بالبيئة التي شيدت فيها تلك الأبنية إذ يتم الاستغناء تماماً عن السقوف في قسم منها وفي القسم الاخر كانت سقوف بسيطة، وكان ذلك مرتبطاً بمستوى الأداء الوظيفي أكثر مما هو مطلوب في الجدران وخاصة في المناطق

استخدمت للصعود إلى أعلى الأبنية حيث حول وجود الطلعات والدخلات في توجد المخازن والأمور الاخرى، فضلاً تقرير تنقيبات كل من جوخة مامي وتل عن وجود الدروب المرصوفة بالحصى صنكر من هذا العصر، ويبقى اوضح والتي يعاد رصفها بين الحين والاخر، إذ نموذج لظهورها خلال هذا العصر هي أشارت تنقيبات تل الصوان وبالتحديد الطبقات (١٩-١٥) من موقع تبه كوره إذ الطبقة الثالثة إلى وجود ثلاث طبقات امتازت بتناوبها مع الدعامات ولاسيها على من الحصى، واستمرت تلك الدروب جدرانه الخارجية (٣)، الا ان البداية كانت في الطبقتين اللاحقتين، وكانت تلك من تل الصوان وبالتحديد من الطبقة الدروب تبدأ من مركز المستوطن وتنتهى الثالثة A وكانت على هيئة بروزات طفيفة عند الأطراف(١١)، واشارت نتائج التنقيب للجدران)(١٤). إلى وجود مستجدات مهمة حملت مظاهر حضارة هذا العصر كان في مقدمتها ظهور مبان تحمل تخطيطاً يشبه حرف T اللاتيني وبزوايا تتجه نحو الجهات الأربع الأصلية مكونة بناءً ثلاثي الأجزاء مثل مرحلة انتقالية تطورية في تخطيط وعمارة البيوت السكنية(٢). فضلاً عن ظهور الطلعات والدخلات لأول مرة قبل ان تصبح سمة حضارية وخاصية اختصت بها الحضارة العراقية القديمة خلال العصور اللاحقة ولاسيها مع واجهات الأبنية الدينية والسكنية وملحقاتها، وقد ورد الدليل

<sup>(3)</sup> Sieverts. U. "Frühe Pfeiler-Nischen-Architektur aus Tepe Gawra und Telul eth-. Papers Assyriolo gique Internationale .p. 203.

<sup>(4)</sup> Mesopotamia Before History.p.62. London and New York P 25 Charvát

<sup>(</sup>١) أبو الصوف، بهنام، التنقيب في تل الصوان، ص ۳۹.

<sup>(2)</sup> Wailly. F and Abu Al-Soof. B.The Excavation at tell Es-sawwan first. 1964. P. 17

وبها ان السقف يشغل الجزء الأعلى من البناء؛ لذا كان الأكثر عرضة لعوامل التجوية، فضلاً عن كونه يكمل فكرة المأوى؛ فإنه يعمل على ربط اجزاء البناء مع بعضها البعض إنشائياً ليزيد من قوة تحمل تلك الأبنية (٢).

ان اعمال الحفر والتنقيب في المواقع الاثرية ولاسيها الخاصة بعصر سامراء لم تظهر لنا بدقة الطرز السائدة في تسقيف تلك الأبنية مما جعلنا نجهل عناصر وأساليب تسقيفها على وجه الخصوص ولكن يبدو ان تلك الأبنية بخصائصها العمارية كغيرها من الأبنية البدائية من العصور السابقة قد سقفت بها هو متوفر من مواد اولية في المنطقة كأغصان الأشجار والحشائش وجلود الحيوانات التي كان يصطادها آنذاك، إذ كانت عيدان الأشجار أو اغصان الأشجار من مولاحظ في استخدام العيدان من الطين، ويلاحظ في استخدام العيدان والأغصان في تسقيف البيت لتكون

(۱) السهيري، عاطف محارب، إنشاء المباني، ص١٦١.

(٢) العميري، ابراهيم، مواد وتقنيات العمارة القديمة، ص١٨١.

قوية لتتحمل وزن الطين الذي يغطيها، وفي حالة وجود مسافات كبيرة عند ذاك توضع الجسور لتحمل السقف، ثم تنشر طبقات من القصب بصورة متساوية (٣). وأذا أخذنا بنظر الاعتبار بعض المعلومات الاستنتاجية، المبنية على أساس ما قدمه المختصون بعلم الجيولوجيا من معلومات مفادها ان البيئة الطبيعية والمناخ بقيا على مفادها ان البيئة الطبيعية والمناخ بقيا على

حالها ولم يتغيرا منذ عصر الهليوسين

إلى يومنا هذا، فذلك يعنى ان نشاطات

الإنسان لازالت متواصلة ولم تحدث

عليها تغيرات جوهرية، وان التحدي الذي واجهه الإنسان في السابق لايزال قائماً ولاسيما في المناطق المفتوحة (القرى والأرياف) باعتبارها البيئة الأكثر تشابها مع بيئة الإنسان الحجرى الحديث. إذا

كانت القناعة متوفرة في ذلك فهذا يعنى

ان نشاطات الإنسان في السابق هي نفسها

لازالت مستمرة إلى يومنا هذا، وهذا يعني

ان تقنية السقوف الجملونية التي تستخدم

بكثرة اليوم في منطقة سامراء هي بلا شك

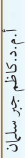
كانت تستخدم في السابق، ان إثبات ذلك

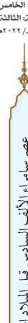
على أرض الواقع يعد من الأمور الصعبة

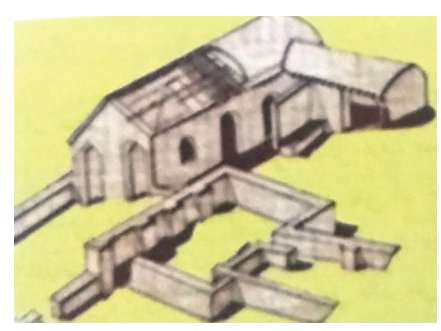
(3) Braidwood and howe. prehistoric Inver stigations in Iraq Kurdistan. Studies in Aneient oriental Civilisations. p. 159.











السقوف الجملونية

جداً لعدم وجود ادلة مادية ملموسة، وما يزيد من صعوبة ذلك ان هذه التقنية بحاجة إلى امكانات مادية كبيرة وامكانات فكرية عالية لتشييد ذلك النوع من السقوف، وبها ان إمكانات إنسان ذلك العصر كانت بدائية فمن الصعوبة إثبات وجود هكذا تقنية (١) وإذا تفحصنا الآراء الواردة حول الطرق المستخدمة في تسقيف المباني خلال تلك المرحلة فإننا سنقف عند حد من القناعة بالرأى القائل ان التسقيف كان

(١) الشيخ، عادل عبدالله، بدء الزراعة وأولى القرى الزراعية في العراق، ص ١٣٥.

يمتاز بالميلان لإحدى الجهات هو الأكثر

استخداماً آنذاك.

# ٣- مواد البناء:

تشير نهاذج طرز الأبنية العمارية من مواقع حضارة سامراء إلى استخدام أنواع مختلفة من مواد البناء في تشييدها، ويأتي الطوف في طليعتها، ولعل سبب كثرة استخدامه هو كونه يمثل التقنية الأكثر استعمالا خلال العصور السابقة ولاسيما من عصر جرمو مروراً بعصر حسونه، إذ شيدت الجدران في اغلب مواقع تلك العصور على أسس مشيدة من الحجر، وسبب ذلك واضح؛ لحماية الجدران من آفة الرطوبة والأملاح التي دائماً ما تهدد الأبنية بصورة عامة والأبنية الطينية بصورة



هي الطين الممزوج بمجموعة من المواد باليد بعد ترطيبها بالماء، ولم تستخدم مادة المتوفرة في البيئة كالرمل والتبن وفضلات رابطة في البناء كون الطوف يبقى طريا الحيوانات، ويتم تشكيله باليد على شكل اثناء عملية البناء، واستمر استخدامه كهادة كتل بحجم اليدين الا انها لم تكن متساوية انشائية رئيسة لمدة طويلة من الزمن قبل ان يتلاشى استخدامه تدريجيا مع مطلع الالف الخامس قبل الميلاد واستبداله بهادة اللبن لتصبح أساس تشييد الأبنية خلال

لقد شهدت مرحلة سامراء يعمل باليد بهيئة صفوف من الطين يترك ابتكارات غاية في الأهمية تمثلت بولادة عناصر بنائية جديدة لم تكن مألوفة في السابق، فمن جدران الطوف التي كانت سائدة قبل وخلال المراحل الأولى من هذا العصر ولد جدار اللبن، وبالرغم من استخدامه بنسب قلیلة جداً کم اشارت التنقيبات الخاصة بمواقع هذا العصر ولاسيما في تل الصوان عند نهاية الالف

الا انه جعل من جدران الأبنية ان تكون أكثر صلادة وانتظاما مما كانت عليه

No 3 .p. 156.

(٤) النعيمي، هاني محى الدين، البيئة في الفن التشكيلي في حضارة وادي الرافدين، ص٧٧.

(5) Oates, J.: Early Farming Communities in Mesopotamia, p. 169.

خاصة (١)، إذ ان مكونات الطوف الرئيسة ولإضفاء جمالية عليها ملطت من الخارج الاحجام، وبدأ استخدامه أول الأمر في تشييد أقدم البيوت المكتشفة في جرمو وحسونة (٢) إذ تشبر التنقيبات الأثرية في جرمو إلى ان مادة البناء الأساسية التي العصور اللاحقة. (٤). شيدت بها الجدران هي الطوف وكان معرضا لأشعة الشمس وتيارات الهواء مدة من الزمن ليجف قبل إضافة الصف الآخر فوقه، وهكذا بالنسبة للصفوف التالية، وتقتضى التقنية المستخدمة في تشييد الجدران من الطوف بجعل الجدران في الاسفل أكثر سمكا مما هي عليه في الأعلى (٣) للزيادة من قوتها وتحملها،

> (1) Kirkbride, D: Umm Dabaghiyah, السادس قبل الميلاد (°). 1971, A preliminay Report, Iraq, Vol. 34, No.1, p7.

> > (٢) الدليمي، عادل عبد الله، «مواد الإنشاء الرئيسة في العمارة العراقية القديمة»، حلقة دراسية عن فن العمارة العربية قبل الإسلام واثرها في العمارة بعد الإسلام، ص٩٢.

> > (3) Braidwood and howe. prehistoric Inver stigations in Iraq Kurdistan. Studies in Aneient oriental Civilisations.



كتلة من الطين المقولب أو المنتظم المجففة إذ كشفت نتائج تنقيبات الموسم الرابع بأشعة الشمس، ذكر في اللغة السومرية في الصوان عن وجود عدد كبير من الإبر بصيغة (Sig4) وفي الاكدية بصيغة لِبتُّ والمخارز، وهي تعطي دليلاً عن صناعة الألبسة من مواد توفرت بكثرة خلال تلك المدة ومنها جلود الحيوانات وأصواف الخراف وشعر الماعز، وقد استخدمت المغازل ذات الأقراص الفخارية والحجرية في صناعة النسيج، فضلاً عن أدوات استخدمت في صبغ المنسوجات(١).

واشتهر هذا العصر بصناعة مجاميع من البيوت اصطفت على جانبي السكاكين والمناجل التي صنعت من طرق وممرات وبصورة عشوائية تفرعت حجر الابسيديون والتي استخدمت في منها أزقة ضيقة تخللتها ساحات مفتوحة تحضير الطعام والدفاع عن النفس، وتبقى لأغراض عامة، واستمر هذا التخطيط صناعة الفخار أهم ما يميز هذا العصر، في المدن بعد ذلك على اختلاف مساحاتها وكانت آنيته الفخارية مرتبطة بشدة مع مثيلاتها في مواقع الحضارات الأخرى في بلاد الرافدين خلال عصور قبل التاريخ ومنها حضارات الشمال (تل حسونة) وحضارات الجنوب (العبيد)(٢)، ويستنتج

(١) أبو الصوف، بهنام، التنقيب في تل الصوان الموسم الرابع، ص٥٥.

(2) loyd and safar. Tell Hassuna; Excavation by the Iraq Government Directorate General of Antiquities in 1943 and 1944. JNES .p. 259.

خلال المرحلة السابقة، واللبن هو الاجر المكتشفة في دور تل الصوان ومنها الإبر غير المشوى أو المفخور أي عبارة عن التي استخدمت في حياكة الملابس آنذاك .(CDA, P 181) Libittu

> قطع إنسان عصر سامراء شوطا كبيرا في ميدان تخطيط وعمارة المباني، ويظهر ذلك من خلال الاساليب والانهاط التي ظهرت عليها ابنية قراها، إذ احيطت تلك المواقع بأسوار وخنادق دفاعية وانحصرت الأبنية ونظمت بشكل و اهميتها.

# المبحث الثاني أولاً: الصناعة والفنون:

أظهرت أعمال الحفر والتنقيب في مواقع حضارة سامراء في ضوء آخر المكتشفات الأثرية إلى ظهور صناعات مميزه خلال هذا العصر ، ولعل أهمها صناعة الملابس، إذ دلت على ذلك بعض الآثار

.م.د.كاظم جبر سلمان

من دراسة المخلفات الأثرية التي عثر تبدأ من الحاشية برسومات هندسية ملونة عليها في تلك المواقع من تلك المرحلة ان باللون الاسود بصورة مكررة وإلى الداخل مستوطنى ذلك العصر بدأوا يدركون تصطف ثمانية أسماك لتشكل دائرة تلتف أشياء أخرى من تلك الصناعة غير فائدتها حول مركز الإناء تنبري منها أربعة أسماك في اعمالهم اليومية، ومنها الرغبة في الابداع تسبح باتجاه المركز تصطادها أربعة طيور، فضلاً عن التفنن في جمالية زخرفتها وربها وهذه الزخارف دفعت منقب الموقع إلى دلالاتها الرمزية التي ربها تحمل معنى ولغة الاعتقاد باحتمالية معرفة مستوطني هذا وهي بدون شك تمثل بدايات ظهور الفن التجريدي، وقد بلغ فخار هذا العصر حسابي استخدمه العراقيون القدماء في مرحلة عالية من التطور، ويظهر ذلك عملياتهم الحسابية المعقدة، وقد استدل من خلال تأثيرها الواضح على مثيلاتها في على ذلك من خلال الخطوط القصيرة الجنوب والبلدان المجاورة، ففي الجنوب التي تحيط بالإناء بحيث يكون هناك ١٢٠ وجد ارتباط وثيق بفخاريات هذا العصر، خطاً مقسمة إلى أربعة أرباع كل ربع يضم وقد اثبتت ذلك تحليلات قامت بها بعثة ٣٠ خطاً وهي تمثل بحسب اعتقاد المنقب فرنسية عملت في تل العويلي، إذ اثبت الجهات الأربع، وأربع نساء يرقصن بشعر من خلالها الباحث ليبو (Lebeau) ان هفاف يتمايل إلى الجهتين، وقد عثر على هذا فخاريات العصر المبكر من العويلي كانت الوعاء المصنوع من الفخار اثناء تنقيبات متأثرة بصورة مباشرة بفخار سامراء، وان ٤٨٪ منها سامرائية النمط(١).

> لا يمكن فهمها بدقة، قسم منها رتب على (1) Blackhan. M. Further investigations as to the relationship of Samarran and ubaid ceramic assemblages Iraq .vol 58 .p.6

الموقع بالنظام الستيني وهو أعلى نظام البعثة الالمانية برئاسة ارنست هبرزفيلد خلال المدة من ١٩١١ - ١٩١٤ في مدينة وعناصر تزيينها ترمز إلى اشياء معينة سامراء الأثرية (٢).

واخريات مهيئة طبور تلتقط في هيئة صليب معقوف في مركز الوعاء تلتف مناقيرها الاسماك، فضلاً عن وجود حوله زخارف بتصاميم غاية في الروعة زخارف بهيئة تيوس جبلية، وتشير الدلائل

<sup>(2)</sup> Ernst Herzfeld, Die vorgeschichtlichen Töpfereien Die von Samarra, Ausgrabungen von Samarra 5, p. 56.

المستوحاة من قراءة أفكار رقصة استنزال التطور في الافكار المرتبطة بهذا النوع من المطر ودقة عملها انها انعكاسات لمجتمع المنحوتات الفنية، وهي تظهر نشاط الوعي كان الصيد عهاد اقتصاده <sup>(۱)</sup>.



وان سكانه بدؤا يدركون اشياء ومستجدات جديدة لم تكن مألوفة في السابق ومنها اقتناء ما هو مفيد سواء من حيث تقنية الصناعة أو شكل الآنية، وبلا شك ان سبب ذلك يعود إلى حالة الترف التي وصل إليها سكان هذا العصر (٢).

وما يميز هذا العصر التطور الحاصل في صناعة المنحوتات الفخارية البشرية الانثوية التي بدأت بالظهور خلال عصر حسونه، ويكمن جوهر ذلك سابقيهم بإدخال القالب في صناعة قسم

الحسى للفنان في تكوين وحدة تعبيرية في صميم الادراك الحسى المباشر، فضلاً عن تراكمية خبرته في اختيار المادة الطينية المناسبة لصناعة تلك التماثيل والخطوات التي يخطوها لأجل تهيئتها للتشكيل الفني من خلال خلطها بمواد أخرى لكسب المطاوعة أثناء التشكيل والصلادة بعد الانتهاء من التشكيل، ولاسيها ان تماثيل هذه المرحلة امتازت بكبر حجمها قياساً بالعصر السابق.

وقد استخدم الفنان طرقاً عديدة في صناعتها كانت أهمها طريقة التجميع التي تقتضي تجميع أو ضم أجزاء الجسم كالأرجل والايدي والرأس والاثداء إلى الجذع الذي كان بمثابة مركز العمل بعد ان عملت بشكل منفصل، وقد استخدم الطين المسيع في عملية الضم أو الالتحام، وتشير الدراسات الفنية التي اجريت على تلك التماثيل ان السامرائيين انفردوا عن من تلك الأجزاء، وما يؤيد ذلك هو ظهور طبعة حافة القالب على جانب التمثال والسيها على جانب الفخذ والساق (٣).

(٣) صاحب، زهير، أغنية القصب، ص١٩٨.





<sup>(</sup>١) موتكارت، انطوان، تاريخ الشرق الادنى القديم، ص٢٢.

<sup>(</sup>٢) بارو، اندريه، التنقيبات الأثرية في لارسا، ص۷۸.

3.

الجلوس واغلبها كانت تأخذ الوضع اجل تجديد الخصب وتجدد الحمل (٢). الأول، وقد ادرك الفنان موضوع الاتزان

> التهاثيل فانه بلاشك مرتبط بمضامين لا يمكن فهمها بصورة جيدة، كوننا نتعامل الجيد (٣). مع صوامت، ويبقى الاستنتاج هو الحل المتيسر في استنطاق تلك الحركات للتعبير عن فلسفة ذلك الإنسان عن طريق مخيلتنا

الوقوف أو عمل زيادة في منطقة الورك

للتماثيل من وضع الجلوس(١).

اما بالنسبة لسطوحها الخارجية الفلسفية في تحليل ماهيتها الافتراضية، فتشير الدراسات إلى الاهتمام الكبير المتمثل وتبقى تلك الاستنتاجات تدور في رحى في صقلها ونعومتها لإضفاء الجمالية عليها الاحتمالية لعدم توفر الدليل الكافي لتتطابق أو لتكون مهيأة لرسم الملابس والوشم فلسفتنا مع فلسفة ذلك الإنسان في نظرته من خلال وضع الألوان المناسبة، وعادة لمعاني أفعال تلك الحركات، ففي احدى ما كان يتم ذلك من خلال دلكها بصورة التماثيل من وضع الوقوف نجد حركة جيدة أو غمسها بمحلول طيني ليكسو الايدي بصورة ضاغطة على اسفل البطن التمثال طبقة طينية خفيفة تزيد من نعومة فسرها اغلب المختصين بأنها تمثل سهات سطحه الخارجي، وقد امتازت هذه رمزية تتعلق بظاهرة العقم وهي احدى التهاثيل بأوضاع حركية مختلفة تراوحت الظواهر التي يبدو انها كانت مستشرية بين السكون والحركة قسم منها كان من في المجتمع السامرائي آنذاك، فالحركة هي وضع الوقوف واخريات كانت من وضع طقس فيه تضرع للفوز برضا الآلهة من

ويشير أحد التهاثيل التي عثر عليها من خلال كبر مساحة الارجل في وضع في احدى مقابر عصر سامراء متمثلة بامرأة من وضع الجلوس وهي ترفع ثدييها بيدها إلى الأعلى، فقد ربطت فلسفة الباحثين اما بخصوص الوضع الحركي لتلك المحدثين ذلك بالنظم الاجتماعية التي كانت شائعة آنذاك ومنها رمزية الحركة وافكار كانت تدور في خلد ذلك الإنسان الخاصة بطقوس الخصب والحمل الناجح

وإذا تفحصنا ما يدور في المجتمعات الحديثة (القروية) الشبيه لحد ما بتقاليدها

<sup>(1)</sup> Oates, J.: Early Farming Communities in Mesopotamia .p.146.

<sup>(</sup>٢) صاحب، زهير، أغنية القصب، ص٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) صاحب، زهر، أغنية القصب، ص٢٠٣.

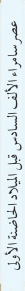
نساء سامراء وهو طريقتهن في تصفيف الشعر؛ إذ تشير تلك التهاثيل إلى قيامهن مؤخرة الرأس ويربط بنوع خاص من أغطية الرأس ليعطى شكلاً مخروطياً يبدأ

من بداية الجبهة، ويعبر عن ذلك تارة

بالنحت واخرى عن طريق رسم خطوط

لتلك المجتمعات فإننا امام موروث الاستمرارية في الإرث الحضاري فضلاً حضاري مشابه لا يزال يجري إلى يومنا عن وجود الحلى التي كانت ولاتزال تزين هذا يتمثل بنشر المرأة شعرها بشكل أرنبة الأنف، وكذلك صبغ أظافر القدمين اشعث مع رفع ثدييها بيديها إلى الأعلى وهي ظاهرة لاتزال تعمل بها الفتيات لغرض التضرع إلى الاله (الله) للتخلص العراقيات إلى يومنا هذا، فضلاً عن ذلك من ضائقة ألمت بتلك المرأة عجزت عن فإن تماثيل سامراء تظهر خاصية مهمة من وجود حلول لها في محيطها التي تقطنه لذا هذا العصر تمثلت بجانب جمالي تميزت به لجأت إلى عالم ما وراء الطبيعة.

لقد امتازت تماثيل سامراء بالواقعية ويتضح ذلك من خلال نحت اجزاء بتصفيف شعرهن من خلال تكويره في الرأس والوجه على وجه الخصوص إذ كانت بأحجام طبيعية تقريباً فالأنف في وسط الوجه وعلى جانبيه عينان كبيرتان وإلى الأعلى عقد الحاجبان والتقى في أسفل الجبهة أعلى الأنف تقريباً كما سوداء. حملت الوجنتان خطوطاً تمثل وشمأ لايزال يستخدم إلى يومنا هذا، فهو يمثل









تماثيل من عصر سامراء

## ثانياً: الاستحكامات الدفاعية:

وإذ سلمنا بوجود تطور إحيائي خلال هذا العصر فإننا سنقف عند تطورات جديدة تظهر لأول مرة خلال هذا العصر الا وهي التحصينات الدفاعية (الأسوار والخنادق)، وهي أنماط عمارية ابتدعها مستوطنو ذلك العصر الغاية منها الحد من خطر حدوث النزاعات بين تلك المستوطنات ومنع الأغراب الذين اخذوا يتسللون بين الحين والآخر لتلك المستوطنات(١)، أو بسبب ظهور هجرات ربها كانت تتخذ طابعاً حربياً نتيجة للتحدي الذي واجهته تلك الجماعات بسبب انخفاض كميات المطر مسببأ القحط الذي بدوره أدى إلى انخفاض في كميات الإنتاج الزراعي والحيواني وكانت الاستجابة تتمثل بظهور بعض التحرشات بممتلكات المستوطنات المستقرة، مما حدى بتلك المستوطنات إلى اتخاذ التدابير اللازمة للتصدي لتلك الأقوام، وكانت تتمحور حول تشييد الاستحكامات الدفاعية ولأول مرة ظهرت في تل الصوان أحد أهم مراكز سامراء تحضرا، وبالتحديد في التل B من تل الصوان وجدت مجموعه من

(۱) بارو، اندريه، التنقيبات الأثرية في لارسا، ص٧٩.

الأبنية محاطة بسور مشيد من اللبن وفيه ثلاث بوابات وخلف السور من الخارج وجد خندق يحيط بالمباني، وتشير تنقيبات الموسم الرابع عام ١٩٦٧ إلى اتمام استظهار اجزاء الجدار المحيط بالخندق والذي شيد بحسب رأي منقب التل مع بداية زمن الطبقة الثالثة وقد أجريت عليه اعمال صيانة لاحقة من زمن هذه الطبقة(٢). ولم يكن سور الطبقة الثالثة من تل الصوان هو السور الوحيد خلال هذا العصر بل وجدت مثيلات له في مواقع اخرى من هذا العصر وكان من أهمها السور الدفاعى المحيط بمستوطن جوخه مامى وكانت بقايا هذا السور الدفاعي تحيط بأبنية القرية، وقد استدل على هذا السور عن طريق بقايا برج مشيد من اللبن يرجح ان يكون أحد ابراج مدخل القرية (٣)، وفي تل صنكر وهو أحد مواقع هذا العصر عثر على سور دفاعي يحيط بالموقع على غرار ما موجود في تل الصوان وجوخة مامي(٤).

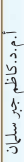
(٢) أبو الصوف، بهنام، التنقيب في تل الصوان الموسم الرابع، ص ٣٧-٣٩.

(٣) أوتس، ديفيد وجوان، نشوء الحضارة، ص١٢٨.

(٤) فوجي، هيديو، التنقيبات في تل الكبة تلول صنكر حميديات، ص٣٤.



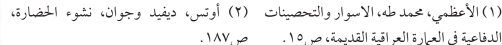


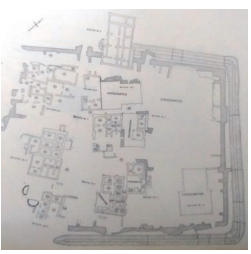




#### ثالثاً: الديانة والطقوس:

يعد الدين واحداً من أهم المظاهر الحضارية التي أولى لها الإنسان العراقي القديم اهتماماً منقطع النظير، ولعلنا نلمس ذلك من خلال ما تركه لنا من مخلفات مادية عرب عن نشاطاته اليومية، ومن خلال إلقاء نظره سريعة على مخلفات عصر سامراء الاثرية سنضع أنفسنا أمام مشكلة تتعلق بندرة المخلفات ذات الصلة بالديانة والطقوس، فالبنايات المخصصة لأداء الطقوس الدينية كانت نادرة جداً قبل عصر العبيد(٢). ومع قلتها إلا أنها أعطت تصوراً حول قدرة وإمكانية الإنسان آنذاك في التفكير بالمحسوسات وبالتالي تكونت لديه مجموعة من الرموز الروحية في ظاهرها أفكار تحمل مضامين فيها تحفظ من عوالم الغيب تمحورت بالدرجة الأولى حول قوى الانتاج لضمان توفير لقمة العيش، وقد أعطت مفاهيم عن تطور الفكر الديني لدى إنسان هذه المرحلة من عصور قبل التاريخ، تعبر عن عالم مليء بأرواح وقوى وهمية وغير مرئية، وتشير الدراسات المعنية بفخاريات هذا العصر إلى ظهور رسومات وزخارف كانت تحمل دلائل على ظهور





مخطط للخندق الدفاعي والسور الطبقة الثالثة تل الصوان

ومن بين الاستنتاجات المهمة حول ظهور مستجدات حضارية خلال عصر سامراء هو ظهور الاستحكامات الدفاعية في قرى ومراكز هذا العصر، ويعلل الكثير ذلك نتيجة للنمو الاقتصادي الذي شهدته تلك القرى مما حدى بمستوطنيها إلى إقحام أنفسهم للقيام بتلك الاعمال الجبارة التي تحتاج إلى جهود مضاعفة، وهذا بدوره يعطى انطباعاً عن وجود تنظيهات سياسية وادارية ظهرت نتيجة للنمو الاقتصادي وسعة تلك القرى، وربها تكون هذه الأعمال هي بداية لظهور نظام الإدارة في بلاد الرافدين(١).

الدفاعية في العمارة العراقية القديمة، ص٥٠.

هذا العصر وهي تحمل رموزاً عبرت عن انقطعت عنهن دورة الحمل للحصول على قضايا تتعلق بالسحر كوسيلة للتقرب ولادات جديدة، وباختصار كانت تعبر إلى القوى الغيبية التي كانت تحكم ذلك عن (الرغبة بالتقاط المقبل قبل حدوثه المجتمع في نظر سكان بلاد الرافدين، حرصا على احداثه)(١). وهذه الرسومات لم تكن ذات غاية جمالية أو فنية، بل كان الغرض منها غاية دينية للاستسقاء وانزال المطر، كونه يمثل عصب الحياة؛ لارتباطه بالزراعة المصدر الرئيس لمعيشة الإنسان آنذاك، وهذه الرسومات تمثلت برسم مجموعة فتيات يقفن على شكل دائرة تمسك احداهن بيد الاخرى على هيئة حلقة دائرية وهن ّ يحركن بجدائل شعرهن نحو الجانبين، وقد اختلف الباحثون في تفسير الغاية من تلك الرسوم إذ يرى قسم منهم انها وجدت نفسي لدي<sup>(١)</sup>. مستوطني هذا العصر من السامرائي آنذاك، وبمرور الزمن اعتاد السكان على أدائها في مناسبات ثابتة وان المظهر الحركى لتلك النسوة قد فسر على

(١) صاحب، زهر، أغنية القصب، ص٣٢٨.

انه آلة للترفيه عن النفس ولاسيها للَّاتي

بوادر جديدة على الحياة الاجتماعية لسكان فقدن اطفالهن لأسباب مختلفة أو ممن



لقد كشفت الطبقة السفلي من لترويض الطبيعة، وانها تعبر عن قلق تل الصوان عن عدد من الأبنية وكانت تخلو من الآثار المنزلية، وقد عثر فيها على خلال جهلهم بماهية تصرف قوى ما فوق مجموعة من مواد الدفن مصنوعة من الطبيعة، وجاءت تلك الرقصات لتكون حجر المرمر الشمعي دفع ذلك منقبي بمثابة الدواء للداء المستشري في المجتمع الموقع إلى الاعتقاد باحتمالية كون هذه الأبنية كانت أبنية دينية (٣). الا انها خلت من أي نشاط ديني عدا بعض البيوت

<sup>(</sup>٢) صاحب، زهير، أغنية القصب، ص١٠٨.

<sup>(</sup>٣) أوتس، ديفيد وجوان، نشوء الحضارة، ص ۱۸۷.

في جوخه مامي من عصر سامراء عثر الزراعة التي كانت سائدة عند بداية هذا على دليل واحد اشار إلى نشاط طقسى العصر انخفضت بسبب قلة مياه الأمطار خلال المدة المتأخرة من زمن هذا العصر وقد اقيم في كل زاوية منها عتبة صغيرة التي تتوافق تماماً مع عصر سامراء، إذ ان وفيها مجموعة من المواقد والاحجار مواصفات موارد البيئة الطبيعية هي من وعليها اثار حرق، وكانت مطلية بعناية (١). حدد النقلة النوعية في حياة ذلك الإنسان، تشر الدلائل الاثرية المستوحاة من الاثار استمرت معها افكار عبادة الخصب المكتشفة إلى استنتاجات غاية في الاهمية والتكاثر التي كانت شائعة آنذاك وفيها مفادها ان العبادات خلال المدة المبكرة من الخصوبة تتكامل قيمتها لوجود مطر كافٍ زمن هذا العصر كانت متعلقة بالزراعة لديمومة الزراعة وإعالة الحيوانات التي الديمية ومقتصرة على عبادة الخصب هي مصدر أساسي لتأمين غذائه، وكل هذا والانهاء، إذ وجدت في الطبقة الأولى من حدث في المنطقة الواقعة جنوب المناطق تل الصوان المركز الرئيس لحضارة سامراء الممطرة التي تنتهي عند قرية تل الصوان، العديد من تماثيل الآلهة الأم ولاسيها في ونشأت معها تدريجيا عبادة الماء الذي المقبرة، وهذا يعنى ان تل الصوان كان أخذ يؤثر تأثير كبير في عملية الإنتاج، إن مركزا رئيسا لعبادة الآلهة الأم عند مطلع تذبذب كميات المطر خلال تلك المرحلة الالف السادس قبل الميلاد، وربها اقيمت بين سنة وأخرى ولد اضطراباً لدى تلك لهذه الآلهة مزارات ومعابد في مناطق الجهاعات السكانية في توزيع ما ينتج من الغلة الزراعة، إذ توجب عليهم ادخار ما يكفى من الحاصل لسنوات أخرى قد المنطقى لهذا التغير هو التحدي الذي يتعرضون خلالها إلى الجفاف وقلة الإنتاج، سير الإنسان نحو ذلك التغير، فمعطيات وهذا لا يتماشى مع الزيادة المضطربة في أعداد السكان، مما دفع بهم إلى أن يهجروا مناطق سكناهم ويتحولوا نحو الجنوب طالمًا أنهم تحولوا من الزراعة الديمية إلى الزراعة السيحية، إذ إن التحول صوب

في غرفة صغيرة (۱،۷ × ۱،۷م)، أخرى(٢)، وسرعان ما تغيرت خلال المدة المتأخرة وتحولت إلى عبادة الماء، والتفسير

<sup>(</sup>١) اوتس، الديانة والطقوس في الالف السادس قبل الميلاد في وادي الرافدين، ص١٩.

<sup>(</sup>٢) أبو الصوف، بهنام، تنقيبات تل الصوان الموسم الرابع، ص ١٤.

3.

الإنسان والحل لمشكلاته الاقتصادية التي المقابر الأخرى.

كانت غريبة وربها حسب اعتقاده انها مرتبطة بوظيفة خاصة وأغلب ظنه انها كانت لدفن جثث منطقة أوسع بكثير من قرية تل الصوان، فضلاً عن مقبرة سامراء التي تعود إلى ما قبل التاريخ التي تقع على بعد ١١كم إلى الشمال وهي تحمل نفس وظيفة مقبرة الصوان ولكن لمدة متأخرة نسبياً وفيها قبور فريدة تحتوي على نفائس منها تماثيل من حجر المرمر الشمعي، ويقول إنها تحمل دلائل تبقى مجهولة(١)، وربها يشير ذلك إلى ان المقابر (١) اوتس، الديانة والطقوس في الالف السادس الموسم الرابع، ص٠٤.

الجنوب كان الخيار الأفضل أمام ذلك الجماعية بدأت تظهر في عصر سامراء لأول مرة. قدمت نتائج التنقيبات الأثرية بدأ يعاني منها سابقًا، وفي الجانب الاحيائي من مواقع عصر سامراء معلومات غاية الذي تولد عند المستوطنين المنحدرين نحو في الاهمية تقدم لنا فكرة حول تصور الجنوب دليل مستنتج من القطع الأثرية إنسان ذلك العصر لفكرة ما بعد الموت، المكتشفة في القبور العائدة إلى موقع تل وفي الوقت نفسه قدمت لنا تصورا حول حسونه وتل الصوان وجوخة مامي تشير الطقوس الجنائزية التي كانت تمارس من إلى ان الإنسان قد قطع شوطا مهما في قبل مستوطني ذلك العصر، إذ كشفت جانب مراسيم الدفن وما يتعلق بالعالم تنقيبات الموسم الرابع في تل الصوان عن الاخر، إذ عثر على قطع اثرية عديدة في مجموعه قبور لأشخاص من أعمار مختلفة مقابر سامراء وتل الصوان ومنها قطع من وقد حفرت بشكل بيضوي، يسجى الميت حجر المرمر الشمعي لا يوجد لها مثيل في فيها على جنبه وبشكل القرفصاء والرأس ويرى اوتس ان مقبرة تل الصوان

يتجه نحو الغرب، وفي البعض منها كان الاتجاه نحو الجنوب، وقد كفنت تلك الجثث بحصير مطلى بالقير (٢)، اما بالنسبة للأطفال الصغار فقد دفنوا في توابيت على هيئة أوانٍ مفلطحة عملت من الجص لها اغطية، وفيها يخص المواد الجنائزية التي دفنت مع جثث الموتى فكانت عبارة عن مجموعه من الخرز بكميات كبيرة واغلبها وجدت بالقرب من منطقة الرقبة، فضلاً عن وجود أوانٍ من فخار هذا العصر وجدت هي الاخرى شكلت مواد جنائزية

قبل الميلاد في وادى الرافدين، ص١٩٠.

(٢) أبو الصوف، بهنام، تنقيبات تل الصوان

#### الخاتمة والاستنتاجات:

يتضح من خلال ما تطرقنا له آنفا ان عصر سامراء كان أحد أهم عصور قبل التاريخ كونه المهاد الرئيس لنمو جنين الحضارة العراقية القديمة بعد نشأته وتكوينه في جرمو وحسونه وقبل الولادة الميمونة في أرض جنوب العراق (العبيد)، فبين حسونه والعبيد كانت سامراء تجود بها تمتلكه من مقومات طبيعية للبناء الحضاري السليم، ونجد اثر ذلك البناء ظاهرا بين مظاهر الحضارة العراقية، لذا طال مكوث تلك الجماعات وقتا اطول مما كان عليه في المراحل السابقة، وان طول مدة التوقف قد دفع بذلك الإنسان إلى الاهتداء إلى أمور عديدة أصبحت في ما بعد عرفاً سار عليه المجتمع وأسس لقيام أقدم الحضارات التي عرفتها بلاد الرافدين بصورة خاصة والعالم القديم بصورة عامة.

وأما عن بناء وتشيد الدور والمباني التي تعد من أقدم وأهم انجازات ذلك الإنسان، فيبدو من خلال دراسة المخلفات الاثرية، ان مراحل بنائها كانت

مشابهة لما هي عليه في الوقت الحاضر ولاسيها في المناطق الريفية، إذ كان إنسان سامراء خلال الالف السادس قبل الميلاد يقوم بحفر اسس الجدران في الأرضية التي يريد أن ينشئ عليها البناء بعدها يبني جداراً من الطوف أو اللبن بحسب المتوفر لديه لرصفها واحدة فوق الاخرى ليتخذ الشكل المطلوب، وكان من مستجدات هذا العصر طراز جديد في تخطيط الأبنية، ويعد مرحلة انتقالية تطورية في تخطيط وعمارة البيوت السكنية، هو التخطيط بهيئة تشبه حرف T اللاتيني وبزوايا تتجه نحو الجهات الأربع الأصلية مكونة بناءً ثلاثى الأجزاء، فضلاً عن ظهور سمة عمارية جديدة خلال هذا العصر وهي الطلعات والدخلات، إذ ظهرت لأول مرة قبل ان تصبح سمة حضارية وخاصية اختصت بها الحضارة العراقية القديمة، وكان الدليل الأول لظهورها في جوخة مامى وتل صنكر من هذا العصر، وفيها يخص العناصر البنائية فقد ظهر جدار اللبن، وقد جعل من جدران الأبنية ان تكون أكثر صلادة وانتظاما مما كانت عليه

ومن خلال البحث تأكد لنا أن عصر سامراء امتاز بتطور العديد من الصناعات

خلال المرحلة السابقة.





عصر سامراء الألف السادس قبا , الميلاد الحاضنة الأولى

<sup>(</sup>١) أبو الصوف، بهنام، تنقيبات تل الصوان الموسم الرابع، ص٠٤.

.م.د.كاظم 3.

والمهن وفي طليعتها صناعة الأواني الفخارية الماء، وما يؤكد صحة ذلك الدراسات سامراء، فضلاً عن صناعات اخرى تكن موجودة في السابق كصناعة الملابس وغيرها من الصناعات الاخرى.

> فضلاً عن ذلك عثر على دلائل مادية غاية في الأهمية تظهر لأول مرة خلال هذا منها غايه دينية . العصر الا وهي العثور في تل الصوان على أنماط عمارية ابتدعها مستوطنو ذلك التحصينات الدفاعية (الأسوار والخنادق) التي كشف عنها في بلاد الرافدين.

> > وفي جانب الدين والعبادات فإننا نقف عند مفصل مهم تحقق خلال هذا العصر، هو تطور الفكر الديني لدى إنسان هذه المرحلة من عصور قبل التاريخ، إذ التحول من عبادة الخصب التي كانت شائعة خلال العصور السابقة إلى عبادة

التي امتازت بخصائص مميزة من حيث المعنية بفخاريات هذا العصر من خلال الشكل واللون والصناعة جعلت منها ان ظهور رسومات وزخارف كانت تحمل تكون سمة حضارية دلت على حضارة دلائل على ظهور بوادر جديدة على الحياة الاجتماعية لسكان هذا العصر وهي تحمل ومنها صناعة التهاثيل والادوات المختلفة، رموزاً عبرت عن قضايا تتعلق بالسحر وفيها دلائل على شيوع مهن ووظائف لم كوسيلة للتقرب إلى القوى الغيبية التي كانت تحكم ذلك المجتمع في نظر سكان بلاد الرافدين، وهذه الرسومات لم تكن ذات غاية جمالية أو فنية، بل كان الغرض

كما أشارت الكميات الكبيرة من القطع الاثرية المكتشفة في مقابر هذا العصر العصر الغاية منها الحد من النزاعات بين معلومات غاية في الأهمية تقدم لنا فكرة مستوطنات هذا العصر والوقوف بوجه حول تصور مستوطني هذا العصر لفكرة الاخطار الخارجية التي اخذت تهدد امن ما بعد الموت، وفي الوقت نفسه قدمت لنا تلك المستوطنات، وكانت تمثل اقدم أنواع تصوراً حول الطقوس الجنائزية التي كانت تمارس انذاك، إذ كشفت تنقيبات الموسم الرابع في تل الصوان عن مجموعة قبور لأشخاص من اعمار مختلفة وقد حفرت بشكل بيضوى، يسجى الميت فيها على جنبه وبشكل القرفصاء والرأس يتجه نحو الغرب وفي البعض منها كان الاتجاه نحو الجنوب، وقد كفنت تلك الجثث بحصير مطلي بالقير .

#### المصادر والمراجع:

١- الدباغ، تقي، «تدجين الحيوان استنادا إلى الاثار المكتشفة في المواقع الاثرية»، مجلة كلية الآداب، جامعة بغداد، عدد ۳۰، بغداد، ۱۹۸۱.

٢- الجاسم، صباح عبود، مرحلة الانتقال من جمع القوت إلى إنتاج القوت في العراق وجنوب غرب آسيا، رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة بغداد، كلية الآداب، ١٩٧٥.

تل الصوان الموسم الخامس، مجلة سومر، بغداد، كلية الاداب، ١٩٨٥. مجلد ۲۷، ۱۹۷۱.

> ٤- بوتس، دانيال، حضارة وادى الرافدين الأسس المادية، ترجمة: كاظم سعد الدين، بغداد، ٢٠٠٦.

> ٥- ليبو، مارك، لمحة عن فخار مرحلة العويلي (عبيد صقر) في تل العويلي، لارسا والعويلي أعمال ١٩٨٣.

> ٦- الأعظمي، محمد طه، الأسوار والتحصينات الدفاعية في العمارة العراقية القديمة، أطروحة دكتوراه غير منشورة، جامعة بغداد، كلية الآداب، ١٩٩٢.

> ۸- مورتکارت، انطوان، تأریخ الشرق الأدنى القديم، ترجمة: عيسى سلمان، وسليم طه، دمشق، ١٩٦٩.

٩ - بارو، اندريه، التنقيبات الأثرية في لارسا (السنكره)، ترجمة: جميل حمودي، مجلة سومر، مج٢٤، ج١-٢، ١٩٦٨.

١٠- السهيري، عاطف محارب، انشاء المباني، بغداد، ١٩٩٠.

١١- العميري، ابراهيم، مواد وتقنيات العمارة القديمة، منشورات المديرية العامة للتراث والمتاحف، دمشق ١٠٠٠.

١٢ - الشيخ، عادل عبد الله، بدء الزراعة واولى القرى الزراعية في العراق، ٣- أبو الصوف، بهنام، التنقيب في رسالة ماجستير غير منشورة، جامعة

١٣ - الدليمي، عادل عبد الله، «مواد الانشاء الرئيسة في العمارة العراقية القديمة»، حلقة دراسية عن فن العمارة العربية قبل الإسلام و اثرها في العمارة بعد الإسلام، بغداد، ١٩٩٠.

١٤- اوتس، الديانة والطقوس في الألف السادس قبل الميلاد في وادي الرافدين، مجلة بين النهرين، السنة العاشرة، العددان ۳۹ - ۲۰ ، بغداد، ۱۹۸۲ .

١٥ - اوتس، ديفد وجوان، نشوء الحضارة، ترجمة لطفى الخورى، بغداد، .1911

١٦- النعيمي، هاني محى الدين محمد الحاج أحمد، البيئة في الفن التشكيلي



oriental Civilisations. No 31.1960

- 6) Sieverts. U. "Frühe Pfeiler-Nischen-Architektur aus Tepe Gawra und Telul eth-. Papers Assyriolo gique Internationale of the 49th Rencontre . Iraq .2005 Thalathat .
- 7) Mesopotamia Before History 'London and New York' P7' - Charvát ,2002.
- 8) Blackhan. M. Further investigations as to the relationship of Samarran and ubaid ceramic assemblages Iraq .vol, 58, 1996.
- 9) loyd and safar. Tell Hassuna; Excavation by the Iraq Government Directorate General of Antiquities in 1943 and 1944. JNES .vol 4.No.4.1945.
- 10) Herzfeld,E, "prehistoric persia 1: a neolithic settlement at persepolis: remarkable new discoveries." London Illustrated News may 25,1929.
- 11) Sumer:13 1957 (Childe 1935: 125C "Aprehistoric find near Razzazz"11 Voure.
- 12) D.Early irrigation agriculture Mesopotamia 12 Oates J.and Oates Long worthI.H. and Wilson 'K.E.(eds) 'proplems in economic amd Social archaeology London: Puckworth .1977.

لحضارة وادي الرافدين (۲۰۰- ۱۹۹۵ق.م)، اطروحة دكتوراه غير منشورة، بغداد ،۱۹۹۸.

۱۷ - أبو الصوف، بهنام، تنقيبات تل الصوان الموسم الرابع، مجلة سومر، ١٩٦٨.

۱۸ - فوجي، هيديو، التنقيبات في تل الكبة تلول صنكر حميديات، ترجمة، منريوسف طه، طوكيو، ۱۹۸۱.

٩١- النوري، قيس، بيئة الإنسان من منظور الثقافة والمجتمع، بغداد، ١٩١٩م.

- 1) Kirkbride, D: Umm Dabaghiyah, 1971, A preliminay Report, Iraq, Vol. 34, No.1,1972,.
- 2) Oates, J.: Early Farming Communities in Mesopotamia, (London-1973).
- 3) Ernst Herzfeld, Die vorgeschichtlichen Töpfereien von Samarra, Die Ausgrabungen von Samarra 5, Berlin 1930.
- 4) Wailly. Fo and Abu Al-Soof. B.The Excavation at tell Es-sawwan first prolixmepinary 1964 Sumer Vol. 21, 1965.
- 5) Braidwood and howe. prehistoric Inver stigations in Iraq Kurdistan. Studies in Aneient



العدد: الخامس السنة: الثالثة ۱۵۲۲هـ/۲۰۲۲م

أ.م.د.كاظم جبر سلمان



إدراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء على القائمة التمثيلية لليونسكو (دراسة قانونية)

Inscribe the Intangible Cultural Heritage of Samarra City on UNESCO's Representative List (Legal Study)

م.م.عقيل محمد موسى الغبان الجامعة الإسلامية \_ النجف الأشرف كلية القانون

Asst. Lect. Aqeel Mohammed Mosa Al-Ghaban The Islamic University, Holy Najaf College of Law





#### الملخص:

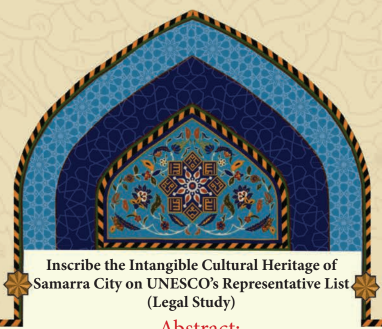
يعكس التراث الثقافي الهوية الوطنية والإنسانية في مراحل زمنية وتاريخية مختلفة تجسد المعالم المتبقية من الحضارات السابقة والمتمثلة بالآثار العقارية أو المنقولة، الا ان مصطلح التراث الثقافي اتسع ليشمل الطقوس والمهارسات الدينية والثقافية والاجتهاعية والحرفية وشتى أنواع المعارف التي ابدعها وصاغها المجتمع عبر تجارب طويلة يتداولونها ويلتزمون بها في سلوكهم وتعاملهم كأنهاط ثقافية مميزة تربط الفرد بالجهاعة وتصل الماضي بالحاضر وهذا ما يسمى بالتراث الثقافي غير المادي أو التراث الشفهي.

فالتراث الثقافي غير المادي له أهمية كبيرة في ابراز الهوية الإنسانية والتراثية للمجتمع والتي تعد مدينة سامراء نموذجا تطبيقياً حياً يستمد وجوده الروحي من المارسات الدينية ومنها زيارة مرقد الإمامين العسكرين اليك بذكرى شهادتيها فيتخذ هذا التراث تعبيراً حركياً، وقد يستخدم كوسيلة للمصالحة بين افراد المجتمع كأداة لتحقيق السلم، فالتراث لدية القدرة الهائلة لتوحيد الناس ومد جسر للتواصل مع بعضها البعض في أوقات الاضطرابات والعنف، ثم إعادة بناء المجتمعات، وهذا ما نجده في مدينة سامراء التي كانت مثالاً في إعادة بناء المجتمع والتغلب على الشعور بفقدان الهوية والتهجير الناتج عن النزاع.

لذلك لابد من صون هذا التراث الثقافي غير المادي لمدنية سامراء ليس فقط لجانبه الإنساني والتراثي، بل لأنه يعد مصدراً من مصادر التنمية الاقتصادية بوصفه عصباً لقطاع السياحة لمدينة سامراء من اجل الحفاظ على سلامة هذا التراث من الانحرافات الفكرية وحماية الهوية الإسلامية المعتدلة من التطرف، ويكون ذلك عن طريق إدراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء على القائمة التمثيلية لليونسكو، وذلك من خلال عدة آليات رسمتها اتفاقية اليونسكو لعام ٢٠٠٣ يترتب عليها مجموعة من الاثار تهدف إلى صون هذه التراث والذي لم يشر له المشرع العراقي في مضامين قوانينه لذلك لابد من وضع قواعد قانونية خاصة لحماية تراث مدينة سامراء الثقافي غير المادي، وهذا ما سنتناوله في مبحثين، نخصص الأول لبيان مفهوم التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء.

#### الكلمات المفتاحية:

إدراج التراث، التراث الثقافي، سامراء، اليونيسكو.



Abstract:

Cultural heritage reflects national and human identity through different historical stages. It represents the monuments of previous civilizations as seen through tangible or intangible antiquities. Cultural heritage expands to include rituals, religious, cultural, and craftsmanship practices in addition to most of the knowledge created by society through their experiences. The society circulates these practices and commit to them in their behavior as if they are distinct cultural patterns that bind the individual to the group or the past with the present. This is called intangible cultural heritage or verbal heritage.

Intangible cultural heritage has great importance to bring into view society's human and cultural identity, where Samarra city is a live example that derives its spiritual existence from the religious practices like the visit of the two Al-Askari imams (PBUT) on the anniversary of their martyrdom day. This heritage may be taken as s dynamic expression to use as a means of reconciliation among the society members or a tool to create peace. Heritage has great power to unify people and bridge the gaps among them especially during the times of violence and disorder, and this is found in Samarra city, which was an example of building society to overcome the feeling of identity loss and displacement due to the armed conflict.

The intangible heritage of Samarra city should be safeguarded since it is a source of economic development of the city. Moreover, the heritage should be kept away of intellectual deviations and protect moderate Islamic identity through inscribing intangible cultural heritage on the representative list of UNESCO as explained by UNESCO convention 2003. The effects of inscribing the intangible heritage aim to safeguard this heritage, which is not mentioned by the Iraqi legislator in the laws. So, certain laws have to be set to protect Samarra city intangible heritage. The study will discuss this point through two sections. The first section is dedicated to show the concept of intangible heritage of Samarra city. The second section discusses the provisions of inscribing intangible heritage of Samarra city.

#### key words:

inscribe heritage, cultural heritage, Samarra and UNESCO

#### أهمية الموضوع:

يعد الحفاظ على التراث الثقافي غير المادي ومصادره أمراً في ذروة الأهمية لان مصادره تكون جزءاً مهما في القيم الثقافية

للأفراد والجهاعات والتي تعكس هويتهم الثقافية، كها هي مهمة من ناحية التطوير الاقتصادي للمجتمع لما تحويه من قيم اقتصادية واجتهاعية إن احسن استثهارها بالتخطيط السليم للتنمية المستدامة وبالإدارة المنتجة لتلك المصادر، وتعد مدينة سامراء أنموذجاً زاخراً بالتراث الثقافي غير المادي الحي الذي ينبغي صونه من تلك المخاطر باتباع مجموعة من الآليات وبمشاركة افراد المجتمع، كها ان صون تراث هذه المدينة تترتب عليه آثار ينبغي مراعاتها، وتقابلها مكاسب وفوائد ينبغي مراعاتها، وتقابلها مكاسب وفوائد قد لا تدركها الجهاعة.

#### مشكلة البحث:

أما مشكلة البحث فتتلخص في بيان كيفية ادراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء لصون هذا التراث الذي يرتبط بالأفراد والجهاعات الذين قد لا يدركون أهميته وهو مرتبط بهم بشكل أساسي، ورغم التهديدات والمخاطر التي يتعرض لما هذا التراث نجد المشرع العراقي لم يبادر إلى سن تشريع عادي أو فرعي لصونه، على الرغم من انضهام العراق عام ٢٠٠٨ م لاتفاقية اليونسكو لصون التراث الثقافي غير المادي للبشرية، الأمر الذي يتطلب





العدد: الخامس السنة: الثالثة ۱۲۰۲ه/ ۲۰۲۲م

## المبحث الأول مفهوم التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء

يشكل التراث الثقافي غير المادي عاملاً مهماً في الحفاظ على التنوع الثقافي، كما يساعد على الحواربين الثقافات ويشجع على الاحترام المتبادل بين الجماعات، لذا ومن اجل بيان مفهوم التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء يستوجب منا توضيح تعريفه وبيان طبيعته واشكاله من خلال تقسيم هذا البحث على مطلبين، نخصص المطلب الأول لبيان تعريف التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء، اما المطلب الثاني فنخصصه لبيان طبيعة واشكال التراث الثقافي غير المادي.

#### المطلب الأول: التعريف بالتراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء

لغرض التعريف بالتراث الثقافي غير المادي سنقسم هذا المطلب إلى ثلاثة فروع نخصص الفرع الأول لتعريف التراث الثقافي غير المادي، اما الفرع الثاني فنبين فيه خصائص التراث الثقافي غير المادي، في حين نتناول تمييز التراث الثقافي

وضع قواعد خاصة لصون هذا التراث يتم تطبيقها على مدينة سامراء كمثال حي له.

#### منهجية البحث:

سيعتمد البحث منهجأ تحليليأ استقرائياً لنصوص اتفاقية صون التراث الثقافي غير المادي لعام ٢٠٠٣ بهدف بيان مفهومه وتطويع احكامه على مدينة سامراء.

#### خطة البحث:

من اجل الإحاطة بموضوع الدراسة سيتم تقسيمها إلى مبحثين نعمد في أولهما لدراسة مفهوم التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء، وذلك في مطلبين يكون الأول معقوداً لبيان التعريف بالتراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء، والثاني لطبيعة واشكال التراث الثقافي غير المادي، في حين نخصص المبحث الثاني لأحكام إدراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء، ونقسمه على مطلبين نكرس الأول منهما إلى آليات ادراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء، في حين نفرد ثانيهما لبحث الآثار المترتبة على ادراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء، وصولاً إلى خاتمة نجمل فيها ابرز نتائج غير المادي عما يشتبه فيه في الفرع الثالث. البحث ومقترحاته.



# كما عرف على انه خلاصة ما توارثته الأجيال عن بعضها جيلاً بعد جيل فهو ما خلفه الأجداد كي يكون عبرة من الماضي ونهجاً يستقى منه الأبناء الدروس ليعبروا

بها من الماضي إلى الحاضر<sup>(٢)</sup>.

وقد استخدم البعض مصطلح التراث للدلالة على التراث الثقافي غير المادي وعرفوه بأنه كل ما يعبر عن العادات والتقاليد والمهارسات والاعمال التي تسود في كل بلد من بلدان العالم التي تميزه عن غيره من البلدان (٣)، في حين استخدم البعض الاخر مصطلح الفكرة الاثرية

الاتفاقية والأسباب الموجبة له لفظ (حماية) للإشارة إلى الاتفاقية، في حين ان النص الأصلي للإشارة إلى الاتفاقية، في حين ان النص الأصلي لها استخدم لفظ (صون التراث الثقافي غير المادي)، وذهب البعض إلى أن كلمة (حماية) تستخدم للحفاظ على القيم المادية، اما لفظ (صون) يذهب للحفاظ على القيم غير المادية. ينظر: غالب، شيهاء، انضهام العراق إلى اتفاقية صون التراث الثقافي غير المادي، ص٣٦٣. في حين ذهب البعض الاخر إلى ان الحماية القانونية هي وسيلة من وسائل الصون التي بدونها يكون الصون دون جدوى. ينظر: معلا، طلال، التراث الثقافي غير المادي تراث الشعوب الحي، ص١٥٠.

# الفرع الأول: معنى التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء

يقصد بعبارة «التراث الثقافي غير المادي» المارسات والتصورات وأشكال التعبير والمعارف والمهارات \_ وما يرتبط بها من آلات وقطع ومصنوعات وأماكن ثقافية \_ تعتبرها الجماعات والمجموعات وأحياناً الأفراد، جزءاً من تراثهم الثقافي. وهذا التراث الثقافي غبر المادي المتوارث جيلا عن جيل، تبدعه الجماعات والمجموعات من جديد بصورة مستمرة بها يتفق مع بيئتها وتفاعلاتها مع الطبيعة وتاريخها، وهو ينمي لديها الإحساس بهويتها والشعور باستمراريتها، ويعزز من ثم احترام التنوع الثقافي والقدرة الإبداعية البشرية. ولا يؤخذ في الحسبان لأغراض هذه الاتفاقية سوى التراث الثقافي غير المادي الذي يتفق مع الصكوك الدولية القائمة المتعلقة بحقوق الإنسان، ومع مقتضيات الاحترام المتبادل بين الجماعات والمجموعات والأفراد والتنمية المستدامة(١).





العدد: الخامس السنة: الثالثة الكاه/٢٠٢٢م

<sup>(</sup>۲) بجاوي، محمد صالح، التراث الشفهي الجزائري، ص۸.

<sup>(</sup>٣) اوجي، فراس ياوز عبد القادر، الحماية الجنائية للأثار، ص٩١.

<sup>(</sup>۱) ينظر: المادة (۲) من قانون انضهام العراق إلى اتفاقية اليونسكو في شأن حماية التراث الثقافي غير المادي رقم (۱۲) لسنة ۲۰۰۸. ويلحظ ان المشرع العراقي قد استخدم في قانون تصديق

ويقصد بها جميع صور الابداع الفكري في المجالات العلمية والفنية والأدبية الناتجة من وحي العقل والتي تستخلص من الاثار المنقولة وغير المنقولة التي وجدت بمدة تزيد عن مئتي سنة والتي تم التعبير عنها في صور شيء مادي وهو الأثر (۱۱).

ومما سبق نجد ان التراث الثقافي غير المادي هو ابداع الجماعات والمجموعات بها يتفق مع بيئتها وتاريخها، كها ان التراث الذي ركزت عليه الاتفاقية هو التراث الذي يتفق مع الصكوك الدولية القائمة المتعلقة بحقوق الإنسان ومع مقتضيات الاحترام المتبادل بين الجماعات والمجموعات والافراد والتنمية المستدامة، فلا يمكن للجهاعة الحفاظ على موروثها الثقافي والحصول على الدعم الدولي إذا كان هذا التراث منتهكاً لمبادئ حقوق الإنسان، كما يتم تعزيز الهويات الثقافية للجهاعة عن طريق الاحترام المتبادل بين الجماعات بما يحفظ الثقافة الإنسانية فلا يمكن بأي حال من الأحوال قبول ثقافة تعمل على الغاء الرأي الاخر كما يجب ان لا يؤدي استمرار التراث الثقافي غير المادي إلى استنفاد الموارد للأجيال القادمة

(۱) حسين، اكرم محمود - عبد الله، صديق محمد، النظام القانوني للفكرة الاثرية، ص١٩.

بل يفضل ان يعمل على تجديدها.

وهذا الابداع الثقافي للتراث غير المادي يتفق مع المجتمع السامرائي، إذ تزخر مدينة سامراء بعدة تطبيقات حية لهذا التراث، منها المهارسات والطقوس التي نجدها في زيارة مرقد الإمامين العسكريين الميالي بذكرى شهادتيها تراثا حركيا منتقلا من جيل إلى جيل، فمنذ قرون مضت نجد إشارة إلى هذا التراث من بعض الرحالة الأجانب الذين زاروا مدينة سامراء ونقلوا هذا التراث ومن ابرزهم الرحال كارستن نيبور(٢) عام ١٧٦٥م إذ قلد كانت مدينة سامراء مدينة مهمة، فقد كانت مقراً لعدد من الخلفاء، وعاش فيها ثلاثة من كبار أئمة الشيعة ودفنوا فيها وتزار قبورهم كل سنة من جموع غفيرة

(٢) كارستن نيبور: هو ألماني الأصل دنهاركي المولد والنشأة، أرسله ملك الدنهارك مع أربعة اشخاص ببعثة فنية للبحوث العلمية في الشرق الأوسط وجنوب جزيرة العرب، وبعدما توفي رفاقه لم يبق الا هو وحده وأكمل رحلته حتى وصل البصرة عام ١٧٦٥، ثم واصل رحلته إلى بغداد ومر بأغلب المدن والمناطق الواقعة على نهري دجلة والفرات. ينظر: كارستن نيبور، رحلة نبيور الكاملة إلى العراق، ترجمة سعاد هادي العمري واخرين، ص٥٣٠.

كما ان مدينة سامراء أصبحت وسيلة للتعايش بين افراد المجتمع وذلك كأداة لتحقيق السلم والتي كانت مثالأ (٣) ينظر: إدراج توفير الخدمة والضيافة في الزيارة الأربعينية على لائحة التراث الثقافي غير المادي بالرقم (١٤٧٤) لعام ٢٠١٩ إذا تعد ممارسة اجتماعية تجري في العراق، إذ يبدأ ملايين الزوار رحلة الزيارة إلى مدينة كربلاء لزيارة مرقد الإمام الحسين بن على النُّلْةِ. منشور عبر الرابط الآتي: https://ich.unesco.org/en/RL/provisionof-services-and-hospitality-during-thearba-in-visitation-01474 تاریخ اخر زیارة .71/7/17.7.

(٤) ينظر: إدراج الحج السنوي إلى مزار سيدي عبد القادر بن محمد (سيدي الشيخ) في الجزائر إلى القائمة التمثيلية للتراث الثقافي غير المادي للبشرية حيث تُنظّم مجتمعات صوفية، في نهاية شهر حزيران/ يونيو من كل عام، ثلاثة أيام حج إلى مزار سيدي عبد القادر بن محمد (سيدي الشيخ) في مدينة الأبيض سيدي الشيخ. والحج يجدد الروابط السلمية بين الإخوان الصوفيين ويُسهم في نمو الصوفية. كما يُعزّز القيم المجتمعية مثل حسن الضيافة والمارسات الجماعية كالتسابيح، وتلاوة القرآن الكريم. منشور على موقع اليونسكو عبر الرابط:

https://ich.unesco.org/ar/RL/-00660 تاریخ اخر زیاره ۸/ ۳/ ۲۰۲۱.

من الفرس»(١) وعلق البعض على هذه مثل حسن الضيافة(٣) والمارسات الجماعية العبارة ان الزيارة التي يقصدها نيبور هي كالتسبيح وتلاوة القران الكريم (٤). التي تحصل أيام استشهاد الأئمة التي يكثر فيها عدد الزوار، فضلاً عن ان الزوار لم يكونوا من الفرس فقط بل ان هناك اعداداً كبيرة من الزائرين من العراق سواء كانوا من داخل مدينة سامراء أو غيرها، لكن الرحالة نيبور إما أخطأ في التعبير أو ذكر كلمة الفرس الشيعة على اعتبار ان إيران كانت دولة شيعية فجاء التعبير لإيصال تلك الفكرة (٢).

> ومن الجدير بالذكر ان عبارة نيبور «... وعاش فيها ثلاثة من كبار أئمة الشيعة ودفنوا فيها... » إنها يقصد فيها الإمام علياً الهادي والإمام الحسن العسكري عليميله اما الإمام المهدي الله فهو حي يرزق. ولا زال محبو الإمامين عليهميله يحيون هذه الزيارة إلى يومنا هذا فهم يتوارثونها جيلاً بعد جيل.

لذلك نلحظ ان هذه المارسة للزيارة تعزز الروابط السلمية بين الاخوة المسلمين في مدينة سامراء وتعزز القيم المجتمعية





<sup>(</sup>١) كارستن نيبور، المصدر السابق، ص٠٣٤.

<sup>(</sup>٢) الموسوي، عماد جاسم، سامراء في كتابات الرحالة العرب والأجانب، ص٠٥١.

لإعادة المجتمع والتغلب على الشعور جيل لكي يبقى حياً في عقول الجماعة. بالفقدان والتهجير الناتج عن النزاع وبهذا تكون مثالاً رائعا للتعايش السلمي بين افراد المجتمع.

> لذلك نخلص للقول ان التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء هو كل ابداع ثقافي غير ملموس يتخذ شكلاً فعلياً أو قولياً يعبر عن الهوية التراثية لمجتمع سامراء يتوارثونه جيلا بعد جيل، ومحددا بعدم تقاطعه مع حقوق الإنسان والاحترام استجابة لبيئاتهم(١١). المتبادل بين الجماعة والتنمية المستدامة.

#### الفرع الثاني: خصائص التراث الثقافي غير المادي

يتضمن التراث الثقافي عموماً على مجمل الإبداعات الثقافية سواء التقليدية أو الشعبيّة الصادرة عن جماعة، والمنقولة عبر التقاليد، لذا فالتراث الثقافي غير المادي يتميز بأنّه:

أولاً: تراث تقليدي ومعاصر وحيّ في الوقت نفسه، فهو لا يقتصر على التقاليد الموروثة من الماضي فقط، وإنها يشمل أيضاً المارسات الريفية والحضرية المعاصرة والتي تشارك فيها الجماعات، فالتراث وان كان يعبر عن الماضي الا ان ما يشترط فيه هو ان يظل متوارثاً أو متصلاً جيلاً بعد

ثانياً: تراث جامع، فأشكال التعبير المنبثقة عن التراث الثقافي غير المادي التي تصدر عن جماعة ما قد تتشابه مع أشكال التعبير التي تمارسها جماعات أخر، سواء أكان هؤلاء من مدينة أم من قرية مجاورة أم من جماعات هاجرت واستقرت في مناطق مختلفة، وهو أمر طبيعي، لأن كل أشكال التعبير توارثتها الأجيال وتطورت

ثالثاً: تراث تمثيلي، ان التراث الثقافي غبر المادي لا يعد سلعة ثقافية، بل يستمد قوته من جذوره الممتدّة في المجتمعات المحليّة، ويعتمد على تلك الجماعة التي تنتقل معارفها في مجال التقاليد والعادات والمهارات عبر الأجيال إلى بقية أفراد المجتمع أو إلى مجتمعات أخر.

رابعاً: إن التراث الثقافي غير المادي نتاج المجتمعات المحلية، فلا يمكن وصف المارسات على انها تراث الا إذا اعترفت المجتمعات بانها هي التي انتجت هذه المارسات ومن ثم نقلها إلى المجتمعات

(١) التراث الثقافي غير المادي، منظمة الأمم المتحدة للتربية والعلم والثقافة، منشور على الموقع الاتي /https://ich.unesco.org/doc src/01851-AR.pdf





## الفرع الثالث: تمييز التراث الثقافي غير المادي عما يشتبه به

في اطار التعريف بالتراث الثقافي غير المادي يجب تمييزه عن بعض المصطلحات التي تشتبه به كالتراث الثقافي المادي والمصنف الذي آل إلى الملك العام وهذا ما سنبينه على النحو الاتي:

### أولاً: تمييز التراث الثقافي غير المادي عن التراث الثقافي المادي

يشتبه التراث الثقافي غير المادي بالتراث الثقافي المادي من حيث إن كليهما يعبران عن هوية الجماعة فهما يعطيان بعداً للنتاج الإنساني ذي القيمة والطابع الفني والأدبي والعلمي والتاريخي، كما انهما

يطلقان على كل قديم توارثته الأجيال، الا انها يختلفان من حيث النطاق المادي والزماني، فمن حيث النطاق المادي ينصب التراث الثقافي المادي على كل ما هو مادي وملموس فهو يشمل الممتلكات الثقافية العقارية كالأضرحة والمساجد والسدود والأسوار وغيرها، وفعلاً تم ادراج بعض المواقع الاثرية في سامراء على لائحة التراث الثقافي المادي بالرقم (۲۷٦) عام ۲۰۰۷م (۳)، وكذلك يشمل الممتلكات الثقافية المنقولة كالاعمال الفنية والقطع الاثرية والقطع النقدية والقطع الخزفية والفخارية وغيرها، في حين يكون التراث الثقافي غير المادي تراثأ شفوياً وغير ملموس ويشمل كل التقاليد وأساليب المعيشة الموروثة من أسلافنا والمنقولة إلى أبنائنا كالتقاليد الشفوية وفنون الاداء، والمارسات الاجتماعية، والشعائر والمناسبات الاحتفالية، والمعارف والمارسات المتعلقة بالطبيعة والكون، والمعرفة والمهارات اللازمة لإنتاج الحرف

(٣) تم ادراج المساجد التالية (الملوية وأبو دلف) وأكثر المآذن غرابة، بالإضافة إلى أكبر القصور في العالم الإسلامي (قصر الخليفة، العاشق والمعشوق وغيرها، ينظر: ذلك عبر الرابط الاتي: http://whc.unesco.org/en/list/276





إدراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء على القائمة التمثيلية لليونسكو

<sup>(</sup>۱) زيدان، محمد جياد، الحماية الجنائية الموضوعية للتراث الثقافي غير المادي، ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) خلف، حسام عبد الأمير، تحولات الحماية للتراث الثقافي في القانون الدولي من المادية إلى اللامادية: تطور مفاهيم، ص٣٠٥.

كما ان التراث الثقافي المادي يعد تراثاً يجب ان تمر عليه مدة زمنية (١)بينها التراث الثقافي غير المادي لا يحدد له مدة معينة فالمهم فيه هو ان يكون تعبيراً عن الماضر وحي في الحاضر (٢).

#### ثانياً: عييز التراث الثقافي غير المادي عن المصنف الذي آل إلى الملك العام

يختلف التراث الثقافي غير المادي عن المصنف الذي آل إلى الملك العام في ان الأول مصنفات تناقلتها الأمم من جيل إلى جيل وهي مجهولة المؤلف بينها المصنف الذي آل إلى الملك العام هو مصنف معروف المؤلف ولكن انتهت المدة القانونية لحمايته، ولكن بالإمكان للتراث الثقافي غير المادي تحول المصنف الذي آل إلى الملك العام إلى

> (١) وقد حدد المشرع العراقي المدة الزمنية في المادة (٤/ ثامناً) من قانون الاثار والتراث رقم (٥٥) لسنة ٢٠٠٢: بأنها :الأموال المنقولة وغير المنقولة التي يقل عمرها عن (٢٠٠) سنة ولها قيمة تاريخية أو وطنية أو قومية أو دينية أو فنية ويعلن عنها بقرار من الوزير. وبذلك يتحدد العمر الزمني للتراث بسقف أعلى إذا تجاوزه خرج من نطاق التراث إلى الآثار.

(٢) عبد القادر، فراس ياوز، المصدر السابق، ص٥٥.

التراث الثقافي غير المادي إذا مرت عليه سنوات طويلة بحيث ينسى اسم المؤلف وينتقل من جيل إلى جيل واصبح يعبر عن الهوية الثقافية للجماعة<sup>(٣)</sup>.

#### المطلب الثانى: طبيعة واشكال التراث الثقافي غير المادي

ينطوي التراث الثقافي عموماً على مجمل الإبداعات الثقافية سواء التقليدية أو الشعبيّة الصادرة عن جماعة، والمنقولة عبر التقاليد لذا ومن اجل توضيح الأمور التي تميّز هذا النوع من التراث فقد آثرنا أن نتحدث عن طبيعته القانونية و أشكاله من خلال الفرعين الآتيين.

## الفرع الأول: الطبيعة القانونية

اختلف الفقه حول طبيعة التراث الثقافي غير المادي فذهب جانب منهم إلى عده نوعاً من أنواع الحقوق الفكرية، فبالنسبة للتسجيلات الصوتية والهيئات الاذاعية وفنانى الأداء تعتبر نتاجات الفولكلور والتي يمكن حمايتها بموجب قواعد حماية الحقوق الفكرية لأنه ابداع فكرى في مجالات العلم والفن والادب

(٣) البكر، عصمت عبد المجيد - محمد، صبرى، الحاية القانونية للملكية الفكرية، ص ٢٠.



الناتج من وحى العقل، اما الاعمال الثقافي غير المادي في العراق يراعى في هذا القانون جوانب عديدة من ذاتية التراث الثقافي غير المادي وصونه والحفاظ عليه

#### الفرع الثاني: اشكال التراث الثقافي غبر المادي

نصت الفقرة الثانية من المادة الثانية من قانون انضمام العراق إلى اتفاقية صون التراث الثقافي غير المادي على «على ضوء التعريف الوارد في الفقرة (١) أعلاه يتجلى «التراث الثقافي غير المادي» بصفة خاصة في المجالات التالية:

(أ) التقاليد وأشكال التعبير الشفهي، بما في ذلك اللغة كواسطة للتعبير عن التراث الثقافي غير المادي.

(ب) فنون وتقاليد أداء العروض.

(جـ) المارسات الاجتماعية والطقوس والاحتفالات.

(د) المعارف والمارسات المتعلقة بالطبيعة والكون.

(هـ) المهارات المرتبطة بالفنون

ونلحظ من نص المادة في أعلاه ان للتراث الثقافي غير المادي أشكالاً متنوعة

الإبداعية كالحكايات والامثلة الشعبية والقصص تعتبر من نتاجات حقوق المؤلف لذا يمكن ان يدخل هذا التراث وإحيائه. ضمن الملكية الفكرية التي تخول صاحبها حقاً مزدوجاً معنوياً من جهة الاعتراف له بالأصالة على تلك الفكرة، ومن جهة أخرى تعطيه حقاً مالياً يتمثل باستعمال تلك الفكرة استعمالاً مشروعاً(١١)، في حين ذهب جانب اخر إلى ان هذا الرأى منتقد ويرد عليه ان اشكال التعبير عن التراث الثقافي غير المادي لا يمكن ان يشمل بقانون حماية الملكية الفكرية؛ إذ ان لها طبيعة خاصة لان التراث نتاج اعمال قام بها اشخاص غير معروفين وعبر أجيال عدة، كما انه مرتبط بالنشاط الإبداعي الذى تمارسه المجتمعات وهذا بخلاف المصنفات التي تشمل بحماية حق المؤلف لأنها تعود إلى اشخاص معروفين(٢)، وهذا ما نرجحه فالتراث الثقافي له طبيعته الخاصة التي تميزه لذا يجب العمل على سن قانون يلبى احتياجات صون التراث





<sup>(</sup>١) زيدان، محمد جياد، المصدر السابق، الحرفية التقليدية. ص٥٠٢.

<sup>(</sup>٢) كنعان، نواف، حق المؤلف النهاذج المعاصرة لحق المؤلف ووسائل حمايته، ص٢٣٦.

تتجلى في عدة مجالات نذكر منها على سبيل والنحت والغزل.

كاللغة واللهجات والقصص الشعبية والشعر والامثال والالغاز والاحاجي.

المثال:

ثانياً: فنون الأداء وتقاليد أداء العروض والآلات الموسيقية والمسرح والازياء، كإدراج عروض مسرح الطف الحسيني(١).

ثالثاً: المارسات الاجتماعية والطقوس والاحتفالات والمناسبات الدينية غير المكتوبة والتي لا تستند خاصية الجبر والالزام من قوة الدستور أو قانون الدولة.

رابعاً: المعارف والمارسات المتعلقة بالطبيعة والكون.

خامساً: المهارات المرتبطة بالفنون الحرفية التقليدية كإدراج النخلة(٢) والرسم

(١) ينظر: إدراج مسرح الطف الحسيني عبر الرابط الاتي /https://ich.unesco.org doc/src/41507.pdf تاریخ اخر زیارة .71/7/17.7.

(٢) ينظر: إدراج النخلة على لائحة التراث الثقافي غير المادي بالرقم ( ١٥٠٩) لعام ٢٠١٩،

ويمكن ان نقول ان التراث الثقافي أولاً: العادات والتقاليد والأعراف غير المادي يكون على نوعين: الأول والمعتقدات المتوارثة والتي تنتقل شفهيا قولي، ويشمل الحكم والامثال والالغاز والحكايات وغيرها. والثاني فعلى ويشمل الاحتفالات والاعياد والمناسبات الدينية كزيارات مراقد الأئمة علمي أيام استشهادهم أو في الزيارات المخصوصة كالزيارة الرجبية والشعبانية والاربعينية وما تلحق بها من قيم إنسانية تعزز الروابط الاجتماعية بين المسلمين.

أحتلت النخلة مكانة مهمة ومتميزة منذ قرون طويلة لاعتبارات ثقافية واجتاعية واقتصادية ودينية، فالنخلة تعطى التَمر ذا القيمة الغذائية العالية، فضلاً عن الاستخدامات المرتبطة بسعف النخيل، مثل صنع بعض الهدايا والأثاث المنزلي، كما يتم استغلال لب جذع النخيل في استخدامات غذائية وطبية، ويتم استخراج العديد من المنتجات من التمر، مثل الدبس والمُربي والحلوي وغيرها، وتقام العديد من المهرجانات في الدول العربية والإسلامية عقب انتهاء مواسم حصاد التمور، منشور عبر الرابط الاتي: https://ich.unesco. org/en/RL/date-palm-knowledgeskills-traditions-and-practices-01509 تاریخ اخر زیارة ۲۰/۳/۳۰۱۱.





#### احكام ادراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء

ان التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء يعد نموذجاً حياً يتطلب الحماية القانونية لذلك التراث، غير ان هذه الحماية لا تعد هي الغاية بل وسيلة من وسائل الصون التي بدونها يكون الصون لذلك ومن اجل بيان احكام صون هذا نخصص الأول لتوضيح آليات ادراج عبر النقاط الاتية: التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء ومعوقاته، ونكرس الثاني للأثار المترتبة على إدراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء.

### المطلب الأول: آليات ادراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء ومعوقاته

للإبقاء على التراث الثقافي غير مع طبيعة هذا التراث، الا ان هذه آليات قد تعترضها بعض المعوقات وهذا ما

سنبحثه في هذا المطلب عن طريق فرعين سنبين في اولهما آليات ادراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء، ونعالج في ثانيهما معوقات ادراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء.

#### الفرع الأول: آليات ادراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء

لأهمية التراث الثقافي غير المادي دون جدوى، ويكون ذلك عبر الوسائل ينبغي صون هذا التراث وحمايته عن طريق والاليات التي تتلاءم مع هذ التراث، عدة آليات ينبغي اتباعها، وهي: تحديده، وتوثيقه، وحصره؛ لضمان استدامته التراث يتطلب تقسيم البحث على مطلبين والمحافظ عليه، وهذا ما سنعمل على بيانه

#### أولاً: صون التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء:

يقصد بالصون «التدابير الرامية إلى ضهان استدامة التراث الثقافي غبر المادي، بها في ذلك تحديد هذا التراث وتوثيقه واجراء البحوث بشأنه والمحافظة عليه وحمايته وتعزيزه وابرازه ونقله، لاسيها المادي لابد ان يكون وثيق الصلة بالمجتمع عن طريق التعليم النظامي وغير النظامي عن طريق إعادة صياغته ونقله من جيل إلى واحياء مختلف جوانب هذا التراث»(١) جيل، ويتم ذلك من خلال آليات تتناسب فالتراث الثقافي غير المادي شانه شان الثقافة

(١) المادة (٢) من اتفاقية التراث الثقافي غير المادي

عموما فهو يتغير ويتطور باستمرار ويزيد ثراء مع كل جيل، والكثير من اشكال ومشاركة المجتمع السامرائي من جهة التعبير عن مظاهر هذا التراث أصبحت إضافة إلى مشاركة الجهات العامة ذات معرضة للخطر بسبب عدم الاهتمام العلاقة من جهة أخرى. ونقص الدعم، فإذا لم تتوفر لهذا التراث الرعاية المناسبة فقد يتعرض لخطر الضياع تراث مدينة سامراء: ويصبح من الماضي فلكي يظل هذا التراث حيا يجب ان يكون مرتبطا بمجتمعه المحلي لأن لكل مجتمع انساني ثقافة معينة تحدد رؤيته بها يحيط به من أطر معنوية ومادية، ومع ان لكل مجتمع ثقافة خاصة به ينفرد بها عن غيره من المجتمعات، الا ان هناك تشابها قد يحصل بين المجتمعات في بعض العناصر الثقافية.

> فنجد مجتمع مدينة سامراء يزخر بكثير من أوجه التراث الثقافي غير المادي الذي لابد من صونه من خلال تثبيت هذا التراث في شكله دون تغيير ومن ثم نقله من جيل إلى جيل، فمن شان مجتمع تلك المدينة المحافظة على هذا التراث من الاندثار الذي قد يكون غير ذي أهمية بنظر المجتمع السامرائي ذاته، على الرغم من انطوائه على قيمة اجتماعية واقتصادية فضلاً عن المحافظة على هوية المجتمع التراثية والشعور باستمراريته.

فتدابير صون التراث تتخذ بموافقة

## ثانياً: الآليات الإجرائية لصون

يقصد بتدابير صون التراث هي مجموعة من الوظائف والأنشطة الرامية إلى توفير الحماية اللازمة للتراث الثقافي غير المادي عبر وسائل ناجعة لاستمرار هذا التراث عبر ضمان تناقله من جيل إلى جيل، لذلك لابد من وضع تدابير لصون التراث الثقافي غير المادي لهذه المدينة المشرفة عبر مجموعة من الاليات وهي كالاتي:

١- جمع التراث وتحديد هويته: لصون هذا التراث والمحافظة عليه من الاندثار والتي تعد من اخطر المهددات التي تحيط به، لابد من جمع هذا التراث وتحديد الهوية الإنسانية والتراثية لمدينة سامراء(١)، والمجال الذي ينتمى إليها هذا العنصر على أن يكون من ضمن المجالات التي إشارت إليها الفقرة الثانية من المادة الثانية من اتفاقية اليو نسكو.

۲- الانتقال (مشاركة الجماعات

(١) ينظر: المادة (١١/ ب) من الاتفاقية.





٤ - اعداد قوائم الحصر: يكون للدولة (١٥) من اتفاقية اليونسكو لصون التراث الخيار في اعداد قوائم الحصر حيث يمكن ان تعدها في قائمة حصره وحيدة شاملة ويمكن ان تعدها مجموعة من القوائم اعداد ملف الترشيح الخاص بالعنصر الأصغر المحددة بحيث تجعل قائمة التراثي ومشاركته في اعداد قوائم الحصر، حصر لكل مدينة أو لكل مجتمع محلى على أى لابد من مشاركة الافراد والمجتمع حدة تثبت التراث الثقافي غير المادي فيها الحامل للتراث الثقافي غير المادي في اعداد أو تجمع قوائم جميع المدن أو مجتمعات الدولة في قائمة واحدة (٢)، بحيث تسعى يسعى إلى المحافظة عليه، وتكون تلك لعمل استهارة لجمع معلومات عن هذا المشاركة من خلال تقديم الجماعات أو التراث عن طريق تحديد طبيعته واسمه، المجموعات طلباً مسجلاً ترغب بإدراج ومن يفعل هذا التراث، وما هو نطاقه العنصر التراثي الذي تحمله في القوائم الجغرافي، ولماذا يفعلون هذا التراث، التمثيلية للتراث الثقافي غير المادي ووصف عام للعنصر، وذكر أسهاء حاملي العنصر وممارسيه، مع تثبيت ما يشير إلى اصالة العنصر وتجدده في كل عصر وأسهاء ممارسي العنصر من المجتمع، بعد ذلك يقوم جهاز وطني متخصص يعمل على تنسيق العمل بين الجهات ذات العلاقة بها في ذلك المؤسسات المعنية والباحثون والمهتمون وممثلو المجتمع المحلي بحيث تثبت مشاركتهم في اعداد ملف الترشيح، ثم يعرض الملف على المارسين والمختصين بشان التراث الثقافي غير المادي لضمان سلامته ودقة البيانات الواردة فيه بحيث

والمجموعات والافراد): اشترطت المادة الثقافي غير المادي على الدول اشراك الجماعات والمجموعات والافراد عند قوائم الحصر، لأنه هو مبدعه وهو من للبشرية.

٣- توثيق وترويج التراث: يكون ذلك عن طريق القيام بتسجيل هذا التراث عبر تصوير مشاهدته سواء كان بالفيديو أو الفوتوغراف أو التسجيلات ويكون عن طريق اخذه من المجتمع المارس للعنصر التراثى وبموافقتهم الفعلية مع توثيق مقابلات مع حاملي هذا التراث، وترويجه من خلال توعية عامة الناس عليه لاسيما على مستوى التعليم(١).

(١) ينظر: المادة ( ١٣/ د/ ٣) من الاتفاقية.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المادة (١/١٢) من الاتفاقية.

التراثي مع ممارسات عرفية أخرى في المجتمع(١).

ومما تقدم يتضح لنا ان آليات صون التراث الثقافي غير المادي تشمل التحديد والانتقال والتوثيق والترويج والبحث والحصر وهي تدابير تميز الصون عن الحماية التي تكون للتراث الثقافي المادي.

كما ان المشرع العراقى منذ اقراره اتفاقية التراث الثقافي غير المادي بقانون رقم (١٢) لسنة ٢٠٠٣م ولغاية الان لم يصدر قانونا تنفيذيا لتفعيل بنود الاتفاقية من اجل صون هذا التراث المعرض للاندثار والضياع وتشويه الهوية(٢)، على الرغم من ان الدستور العراقي في المادة (٣٥) اهتم بالجانب الثقافي الذي يتفق مع

(١) تحديد وحصر التراث الثقافي غير المادي، منشور على موقع اليونسكو عبر الرابط الاتى /https://ich.unesco.org/doc src/01856-AR.pdf، ص٥. تاريخ اخر زيارة 7.71/7/1.

(٢) راجع القوانين التنفيذية التي تخص التشريعات العراقية المتعلقة بالملكية الفكرية وحماية التراث بكافة اشكاله والمنشور على موقع الويب وعبر الرابط الآتي https://wipolex. wipo.int/ar/legislation/members/ . profile/IQ

تضمن الدولة عدم تعارض هذا العنصر تاريخ العراق الحضاري والتي تنص على «ترعى الدولة النشاطات والمؤسسات الثقافية بها يتناسب مع تاريخ العراق الحضاري والثقافي، وتحرص على اعتهاد توجهاتٍ ثقافيةٍ عراقيةٍ أصيلة».

ويلاحظ أيضاً ان المشرع العراقي أولى أهمية كبيرة للتراث الثقافي المادي في الدستور (٣) وكذلك في قانون حماية الاثار والتراث(٤)، كم صدرت تعليات تشكيلات الهيئة العامة للأثار والتراث ومهامها رقم (١) لسنة ٢٠١٦ إشارة أيضاً إلى حماية التراث الثقافي المادي وإدراجه على لائحة التراث العالمي واغفلت غير المادي وكان من الاجدر شمول الاثنين المادي وغير المادي(٥).

#### وفي ظل هذا الغياب التشريعي من

(٣) ينظر: المادة (١١٣) من الدستور العراقي لعام ٢٠٠٥ إذ نصت «تعد الآثار والمواقع الأثرية والبنى التراثية والمخطوطات والمسكوكات من الثروات الوطنية التي هي من اختصاص السلطات الاتحادية، وتدار بالتعاون مع الأقاليم والمحافظات، وينظم ذلك بقانون».

- (٤) راجع نصوص قانون الاثار والتراث رقم ٥٥ لسنة ٢٠٠١.
- (٥) ينظر: المادة (١٠) والمادة (١١) من التعليات، منشورة في الوقائع العراقية بالعدد ٤٤٢٦، بتاريخ ٥/ ١٢/ ٢٠١٦، ص٢٥.





## الفرع الثاني: معوقات ادراج التراث

ان ادراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء قد تواجهه بعض المعوقات والتي تكمن فيها يأتي:

أولاً: التجدد في كل عصر (التحديث عند الانتقال من جيل إلى جيل): ان الكثير من العادات والتقاليد والمعتقدات المورثة من الماضي قد لا ترضي جانباً من المثقفين أو معظمهم وخصوصا في البلدان النامية، فهم يعتقدون ان هذه الطريقة بالعمل ماهي الاعقبات تعرقل العادات والمعتقدات الجديدة التي يقوم عليها مجتمع افضل وبعضها يعوق نمو القيم الضرورية لتحديث المجتمع.

لكن يرد عليهم ان هذه القيم الثقافية والتقاليد الموروثة الا تتضمن جوانب إيجابية كتحديد هوية المجتمع وبيان ملامحه الشخصية؟ كما ان من المكن التغلب على هذا المعوق من خلال إقناع الجهات ذات العلاقة \_ الحكومة والمنظمات والقطاع الخاص \_ بإمكانية الاستثمار في التراث الثقافي غير المادي بمدى متوسط إلى طويل، لان الكثير من المؤسسات التجارية تتجاهل الاستثمار في مجال هذا

اجل ادراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء على القائمة التمثيلية لليونسكو الثقافي غير المادي لمدينة سامراء لابد من تكوين جهاز أو وحدة مركزية متخصصه من المارسين والمختصين والجهات ذات العلاقة تضم ممثلاً عن العتبة العسكرية المقدسة مختصاً بالجانب التراثي، وممثلاً عن هيئة اثار سامراء وممثلاً عن جامعة سامراء مختصاً بالجانب التراثى والآثاري وخبيراً ممارساً للتراث الثقافي غير المادي ومنظمات المجتمع المدنى ذات العلاقة من اجل تسهيل آليات الصون والادراج وبمشاركة افراد المجتمع وبأشراف مشترك من ممثل العراق في اليونسكو و دائرة العلاقات الثقافية في وزارة الثقافة التي من مهامها تنفيذ بنود الاتفاقيات (١) وبالتالي اتخاذ التدابر اللازمة لضمان صون التراث الثقافي غير المادي الموجود على أراضيها وحصر ذلك التراث بقوائم واعداد المعلومات بشأنه من اجل ادراج تراث هذه المدينة على القائمة التمثيلية للتراث الثقافي غير المادي للبشرية.

<sup>(</sup>١) ينظر: تعليهات تشكيلات ومهام دائرة العلاقات الثقافية العامة رقم (١) لسنة ٢٠٠٩، منشور بالوقائع العراقية بالعدد ١٠٨، بتاريخ ٩/٢/٩، ص٢٠٠٩.

لكن من المكن تجاوز هذه الصعوبة من خلال وضع قانون يشمل الخطوط العامة دون الخوض بالتفاصيل وترك التفاصيل إلى التعليات التي تصدر من وزارة الثقافة تحدّث بمرور الوقت.

#### المطلب الثاني: الاثار المترتبة على إدراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامر اء

ان الشروع بآليات صون التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء يستلزم دراسة الاثار القانونية التي تترتب على هذا الصون من جهة، ومن جهة اخرى تسليط الضوء على الفوائد والمكاسب المترتبة على هذا الادراج للتراث الثقافي غير المادي، ومن اجل تحقيق مرامى هذه الدراسة سنقسم هذا المطلب إلى فرعين سنتناول في أولهما الالتزامات المترتبة على ادراج التراث غير المادي لمدينة سامراء، ونكرس ثانيهما للفوائد المكتسبة عند إدراج سامراء ضمن القائمة التمثيلية للتراث الثقافي غير المادي للبشرية.

> (١) النهار، عمار محمد، التراث الثقافي غير المادي وآلية فهم اتفاقية اليونسكو ٢٠٠٣ من أجل تحقيق تنمية مستدامة، ص٧١٤.

التراث متغاضية بذلك عن مظاهر صون الجماعة (٢). التراث على الرغم من الاستثمار في مجال هذا التراث يكون له عائد لا يستهان به (۱).

> ثانياً: تجميد التراث الثقافي غير المادي: ان وضع قواعد قانونية لأشكال التعبير عن هذا التراث قد يؤدي إلى تجميده وتهميشه لفترة زمنية معينة في حين ان التراث الثقافي غير المادي له طابع التطور باستمرار، كما ان القانون يتطلب التوصيف الدقيق للكيانات التي يعمل على تنظيمها بواسطة القواعد القانونية الاختصاصية في حين صون هذا التراث يقتضي الثبات على الحالة فيها يمكن للعنصر المراد أدراجه ان يتغير في تركيبته مع الزمن هذا من جهة، ومن جهة اخرى ان هذا التراث يتكون من مجموعة من ابداعات لجاعة معينة تمثل هذه الابداعات هويتهم الثقافية أو الاجتماعية، فأفراد هذه الجماعة هم الحملة الحقيقيين لهذا النوع من التراث فهو جزء من حياتهم أو قد يشكل تعبيراً ثقافياً أو دينياً، ومن ثم فهم يضطلعون بالمسؤولية عن حمايته وبالتالي ان وضع قواعد قانونية من قبل الدولة قد لا يمثل هوية هذه

<sup>(</sup>٢) سعيد، ندى زهير، التراث الثقافي غير المادي من الوجهة القانونية، ص٥٣٩. كذلك: معلا، طلال، التراث الثقافي، ص٨.

على ادراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة المنتديات والأماكن المعدة لعرضه والتعبير سامراء

> يترتب على ادراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء عدد من الالتزامات ينبغي على الدولة القيام بها، والتي يمكن اجمالها بالاتي:

أولاً: وضع سياسة عامة تهدف إلى ابراز هذا التراث في المجتمع ودمج صونه في برامج التخطيط(١).

ثانياً: اتخاذ التدابير القانونية والتقنية والإدارية والمالية المناسبة، فتعمل الدولة يكون مختصاً بصون التراث الثقافي غير على اصدار التشريعات اللازمة لإدارة وصون هذا التراث عن طريق اصدار قانون أو تعليهات أو نظام داخلي لإدارة تلك الاثار الثقافية وبيان وسائل الصون اللازمة مع التزام الدولة بالامتناع عن القيام باي عمل سواء كان متعمد أو غير متعمد يعرض هذا التراث للضرر، ومن اجل تحقيق الصون تعمل الدولة على ما يأتى:

> ١- تسهيل إنشاء وتعزيز المؤسسات التي تعمل على إدارة هذا التراث الثقافي غير المادي مع العمل على تقديم

الفرع الأول: الالتزامات المترتبة التسهيلات اللازمة لنقل هذا التراث إلى

٢- ضهان الانتفاع بالتراث الثقافي غير المادي مع احترام المهارسات العرفية التي تحكم الانتفاع بجوانب محددة من هذا التراث.

٣- انشاء مؤسسات مخصصة تعمل على توثيق هذا التراث مع تقديم التسهيلات اللازمة لذلك (٢).

ثالثاً: تعيين أو انشاء جهاز أو أكثر المادي الموجود على أراضيها (٣).

رابعاً: إجراء الدراسات العلمية والتقنية والفنية وتشجيعها مع اتباع المنهج البحثى من أجل الصون الفعال للتراث الثقافي غير المادي (٤).

خامساً: التثقيف والتوعية وتعزيز القدرات: تسعى الدولة بكافة الوسائل لضمان صون التراث الثقافي غير المادي إلى ما يأتي:





<sup>(</sup>١) ينظر: المادة (١٣/ أ) من الاتفاقية.

<sup>(</sup>٢) ينظر المادة (١٣/ د) من الاتفاقية.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المادة (١٣/ب) من الاتفاقية.

<sup>(</sup>٤) ينظر المادة (١٣/ ج) من الاتفاقية.

محلت الخامس العدد: الخامس السنة: الثالثة الاسنة: الثالثة

م.م.عقيل عمد موسى الغباد

١ - العمل من اجل ضيان الاعتراف بالتراث واحترامه والنهوض به في المجتمع عن طريق ما يأتي:

أ- برامج الثقيف ونشر المعلومات لتوعية الجمهور وخاص الشباب.

ب- برامج تعليمية وتدريبية محددة في اطار جماعة معينة.

ج- أنشطة لتعزيز قدرات صون التراث لاسيما في مجال الإدارة والبحث العلمي.

د- نقل المعارف بمختلف الوسائل.

٢- تثقیف الجمهور بضرورة صون التراث وما قد يتعرض له من مخاطر الاندثار (۱).

الفرع الثاني: الفوائد المكتسبة لإدراج سامراء على القائمة التمثيلية للتراث الثقافي غير المادي للبشرية

ان ادراج أي عنصر من العناصر التراثية لمدينة سامراء كزيارة الإمامين طيهيك التي تحافظ على الروابط السلمية بها تحويها من قيم سامية تحافظ على الهوية المدنية التراثية، فضلاً عن عد مدينة سامراء نموذجا للتعايش السلمي والمصالحة بين أبناء البلد سيترتب على ذلك الادراج

(١) ينظر: المادة (١٤) من الاتفاقية.

فوائد عدة فضلاً عن الإيجابيات التي تعكسها الالتزامات التي ذكرناها في الفرع الأول من هذا المطلب من حيث الإدارة والصون والترويج والنشر، ويمكن ان ندرج الفوائد بالنقاط التالية:

أولاً: الدعم المالي والفني والتقني: يترتب على ادراج أي عنصر تراثي ضمن القوائم التمثيلة الحق لكل دولة طلب الحصول على المساعدات والتي تتمثل بالأشكال التالية:

١ - اجراء دراسات بشأن مختلف
 جوانب صون التراث الثقافي غير المادي.

٢- توفير الخبراء والمارسين

٣- تدريب العاملين اللازمين

٤ - وضع تدابير تقنينية أو تدابير أخرى.

٥ - انشاء وتشغيل البني الأساسية.

٦- توفير المعدات والدراسات الفنية.

٧- تقديم قروض عند الاقتضاء بفوائد
 مخفضة وتقديم هبات<sup>(۲)</sup>.

ثانيا: القيمة العالمية للتراث الثقافي غير المادي: ان مصطلح التراث الثقافي غير المادي كان غامضا وموضع سخرية

(٢) ينظر: المادة (٢١) من الاتفاقية.

# YAV



العدد: الخامس السنة: الثالثة السنة: الثالثة

#### الخاتمة

بخاتمة البحث خلصنا إلى النتائج والمقترحات الاتية:

#### أولا: النتائج

1- يقصد بالتراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء هوكل ابداع ثقافي غير ملموس يتخذ شكلا فعليا أو قوليا يعبر عن الهوية التراثية لمجتمع سامراء يتوارثونه جيلا بعد جيل، ومحددا بعدم تقاطعه مع حقوق الإنسان والاحترام المتبادل بيم الجهاعة والتنمية المستدامة.

٢- ان التراث الثقافي غير المادي يكون على نوعين: الأول هو قولي، ويشمل الحكم والامثال والالغاز والحكايات وغيرها. والثاني هو الفعلي، ويشمل الاحتفالات والاعياد والمناسبات الدينية وما تلحق بها من قيم إنسانية تعزز الروابط الاجتماعية بين الجماعات.

٣- يختلف التراث الثقافي غير المادي عن التراث الثقافي المادي من حيث نطاق التراث فالتراث المادي ينصب على كل ما هو مادي وملموس ويشمل الممتلكات الثقافية العقارية والمنقولة في حين يكون التراث غير المادي تراثاً شفوياً وغير ملموس، كما ان التراث الثقافي المادي

أحيانا، غير ان بعد التغطية الإعلامية التي تسلط عند ادراج أحد العناصر التراثية سيجعله يشيع وينتشر اكثر، مما يزيد الاعتراف به وبأهميته الأساسية للمحافظة على هذا التراث وتحقيق هدفه الاجتهاعي، من هنا ظهرت القيمة العالمية لهذا التراث مستوى إلى زيادة معرفة الافراد به على مستوى العالم وبتالي يصبح التراث لجهاعة معروفاً على المستوى العالمي كإرث معينة معروفاً على المستوى العالمي كإرث ثقافي يعرف بهم وبهويتهم التراثية.

وهذا سينعكس بدوره على الجانب السياحي والاقتصادي فضلاً عن الاجتهاعي لتلك الجهاعة (مجتمع سامراء) وبالتالي يؤدي إلى زيادة حركة السياحة بسبب اقبال افراد جميع دول العالم لمعرفة التراث الثقافي لتلك الجهاعة ومميزاته ومن ثم تحسن مستوى معيشة سكان تلك الجهاعة فضلاً عن توفير فرص عمل وفيرة.

يعد تراثاً يجب ان تمر عليه مدة زمنية(١) الذي آل إلى الملك العام في ان الأول مصنفات تناقلتها الأمم من جيل إلى جيل وهي مجهولة المؤلف، بينها المصنف الذي آل إلى الملك العام هو مصنف معروف المؤلف ولكن انتهت المدة القانونية لحمايته.

٤- ان آليات صون للتراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء تشمل التحديد والانتقال والتوثيق والترويج والبحث والحصر وهي تدابير تميز الصون عن الحماية التي تكون للتراث الثقافي المادي.

٥- يترتب على ادراج التراث الثقافي غير المادى لمدينة سامراء عدة التزامات ينبغى القيام بها، منها أعداد برامج التخطيط التي تهدف إلى ابراز هذا التراث

(١) وقد حدد المشرع العراقي المدة الزمنية في المادة (٤/ ثامناً) من قانون الآثار والتراث رقم (٥٥) لسنة ٢٠٠٢: بأنها: الأموال المنقولة وغير المنقولة التي يقل عمرها عن (٢٠٠) سنة ولها قيمة تاريخية أو وطنية أو قومية أو دينية أو فنية ويعلن عنها بقرار من الوزير. وبذلك يتحدد العمر الزمني للتراث بسقف أعلى إذا تجاوزه وبالأخص عند زيارة مرقد الإمامين عليمتال خرج من نطاق التراث إلى الآثار.

في المجتمع، وكذلك اتخاذ التدابير القانونية بينها التراث الثقافي غبر المادي لا يحدد له والتقنية والإدارية والمالية المناسبة من مدة معينة فالمهم فيه هو ان يكون تعبيراً اجل القيام بهذا الصون، فضلاً عن القيام عن الماضي وحياً في الحاضر. كما ويختلف بإجراء الدراسات العلمية والتقنية والفنية التراث الثقافي غير المادي عن المصنف وتشجيعها مع اتباع المنهج البحثي، والعمل على التثقيف والتوعية وتعزيز القدرات بين افراد المجتمع.

٦- ان ادراج أي عنصر من العناصر التراثية لمدينة سامراء سيترتب على ذلك الادراج فوائد منها الدعم المالي والفني والتقنى من قبل المنظمات العالمية ومنظمات المجتمع المدني، وكذلك ابراز القيمة العالمية للتراث الثقافي غير المادي لهذه المدنية المشرفة، مما سينعكس بدوره على الجانب السياحي والاقتصادي فضلاً عن الاجتماعي لتلك الجماعة (مجتمع سامراء) وبالتالي يؤدي إلى زيادة حركة السياحة بسبب اقبال افراد جميع دول العالم لمعرفة التراث الثقافي لتلك الجماعة ومميزاته ومن ثم تحسن مستوى معيشة سكان تلك الجماعة فضلاً عن توفير فرص عمل وفيرة.

٧- ان من أهم مصاديق التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء هي حسن الضيافة اثناء المارسات الاجتماعية التي تجري فيها

وتلاوة القران الكريم، وبهذا تكون مدينة القانونية للتراث الثقافي غير المادية للبشرية أو تضمينه في قانون الاثار والتراث، على أن لا تؤدى تلك الحماية إلى تجميد هذا التراث أو تهميشه، لأنه متجدد ويشكل جزء من الحياة اليومية للشعوب ويتغير بتغيرها، لذلك يلزم على المشرع مشاركة المجتمعات الأصلية عند وضع هذا التشريع لأنها هي المالك الحقيقي لهذا التراث، مراعياً بذلك ما افرزه التقدم العلمي والتكنلوجي والطرق الحديثة والتعبير عن هذا التراث بمختلف أنو اعه.

٣- إعطاء دور فعال للمؤسسات الاكاديمية وأساتذة الجامعات في حماية هذا التراث عن طريق الاسهام في عملية التوثيق والترويج والتوعية.

والمارسات الجماعية الأخرى كالتسبيح تشريع وطنى خاص بتنظيم الحماية سامراء مثالاً رائعاً للتعايش السلمي بين افراد المجتمع.

# ثانياً: المقترحات

١ - لإدراج التراث الثقافي غير المادي لمدينة سامراء على القائمة التمثيلية لليونسكو نقترح تكوين جهاز أو وحدة مركزية متخصصة من المارسين والمختصين والجهات ذات العلاقة تضم ممثلاً عن العتبة العسكرية المقدسة مختصاً بالجانب التراثى، وممثلاً عن هيئة اثار سامراء وممثلاً عن جامعة سامراء مختصاً بالجانب التراثي والآثاري وخبيراً ممارساً للتراث الثقافي غير المادي ومنظمات المجتمع المدني ذات العلاقة من اجل تسهيل إجراءات الصون والادراج وبمشاركة افراد المجتمع وبأشراف مشترك من ممثل العراق في اليونسكو ودائرة العلاقات الثقافية في وزارة الثقافة، لاتخاذ التدابير اللازمة لضمان صون التراث الثقافي غير المادي الموجود على اراضيها وحصر ذلك التراث بقوائم واعداد المعلومات بشأنه من اجل ادراج هذا تراث.

٢- ندعو المشرع العراقي إلى وضع





# المصادر والمراجع: أولاً: الكتب القانونية

1) البكر، عصمت عبد المجيد، صبري محمد، الحماية القانونية للملكية الفكرية، ط٢، بيت الحكمة، بغداد، ٢٠٠٠.

۲) بجاوي، محمد صالح، التراث الشفهي الجزائري، المكتب العربي للمعارف، القاهرة، ط۱، ۲۰۰۸.

٣) كارستن نيبور، رحلة نبيور الكاملة إلى العراق، ترجمة سعاد هادي العمري واخرين، الوراق، بيروت، ٢٠١٢.

٤) نواف، كنعان، حق المؤلف النهاذج
 المعاصرة لحق المؤلف ووسائل حمايته،
 مكتبة دار الثقافة، عهان، ط٣، ٢٠٠٠.

### ثانياً: الرسائل والبحوث

1) أكرم، محمود حسين، صديق محمد عبد الله، النظام القانوني للفكرة الاثرية، بحث منشور في المجلة الخاصة بالمؤتمر العلمي الرابع الخاص بالحماية القانونية للآثار والتراث الحضاري العراق انموذجاً، كلية الحقوق، جامعة الموصل، ٢٠١١.

٢) خلف، حسام عبد الأمير، تحولات
 الحماية للتراث الثقافي في القانون الدولي من

المادية إلى اللامادية: تطور مفاهيم، مجلة جامعة الأنبار للعلوم القانونية والسياسية، مجلد ، العدد الثاني، ٢٠١٩.

٣) غالب، شياء، انضام العراق إلى اتفاقية صون التراث الثقافي غير المادي، مجلة الرافدين للحقوق، المجلد ١٨، العدد ٦٣.

علا، طلال، التراث الثقافي غير المادي تراث الشعوب الحي، مجلة أوراق دمشق، العدد الرابع، ٢٠١٧.

الموسوي، عهاد جاسم، سامراء في كتابات الرحالة العرب والأجانب، مجلة تراث سامراء، العدد ١، ٢٠٢٠.

7) النهار، عمار محمد، التراث الثقافي غير المادي وآلية فهم اتفاقية اليونسكو ٣٠٠٣ م اجل تحقيق تنمية مستدامة، مجلة الدراسات التاريخية، جامعة دمشق، السنة ٣٦، العدد ٢٠١٨، ١٣٧.

٧) اوجي، فراس ياوز عبد القادر،
 الحماية الجنائية للأثار، رسالة ماجستير،
 كلية القانون جامعة بغداد، ١٩٩٨.

٨) زيدان، محمد جياد، الحماية الجنائية الموضوعية للتراث الثقافي غير المادي،
 بحث منشور في مجلة العلوم القانونية،





1) https://ich.unesco.org/ doc/src/01851-AR.pdf

2) https://ich.unesco.org/ar/ RL/-00660

تاریخ اخر زیارهٔ ۸/ ۳/ ۲۰۲۱

3) https://ich.unesco.org/ doc/src/01856-AR.pdf

تاریخ اخر زیارهٔ ۱۰/ ۳/ ۲۰۲۱

4) https://wipolex.wipo.int/ ar/legislation/members/profile/ تاریخ اخر زیارة ۱۱/ ۳/۱۱ IQ ۲۰۲۱

كلية القانون جامعة بغداد، العدد الثاني، . ۲ • ۱ ٨

٩) سعيد، ندى زهير، التراث الثقافي غير المادي من الوجهة القانونية، مجلة تاريخ اخر زيارة ٢٠٢١/٣/١١ كلية القانون الكويتية العالمية، أبحاث المؤتمر الدولي السنوى الخامس، العدد ٣، ۲۰۱۸، ج٥.

# ثالثاً: القوانين والتعليات:

١) قانون الاثار والتراث العراقي رقم (٥٥) لسنة ٢٠٠٢.

٢) دستور جمهورية العراق لعام . 7 . . 0

٣) قانون انضمام جمهورية العراق إلى اتفاقية اليونسكو في شأن حماية التراث الثقافي غير المادي رقم ١٢ لسنة ٢٠٠٨.

٤) تعليهات تشكيلات ومهام دائرة العلاقات الثقافية العامة رقم (١) لسنة ٢٠٠٩، منشور بالوقائع العراقية، العدد ۲۰۰۸، بتاریخ ۹/ ۲/ ۲۰۰۹.

٥) تعليهات تشكيلات الهيئة العامة للأثار والتراث ومهامها رقم (١) لسنة ٢٠١٦، منشورة في الوقائع العراقية، العدد ٢٠١٦/١٢/٥، بتاريخ ٥/ ١٢/ ٢٠١٦.

| Sheikh Mohammed Jawad<br>Al-Balaghi (died 1352 A.H)<br>and his Efforts in the Com-<br>parative Theology in Light<br>of his Book (The Guidance to<br>the Religion of Al-Mustafa) | Prof.Dr. Sattar<br>Abdulhasan Jabar<br>Al-Fatlawi | 151 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-----|
| Abd AL-Ali Khan's (Adeeb almalik) Observations of Samarra City and the Two holy shrines of Al-Askari Imams (PBUT) in 1856 A.C.                                                  | Asst. prof. Amjad<br>Saad Shalal Al-<br>Mahawely  | 215 |
| The Age of Samarra is the<br>Sixth Millennium (B.C) the<br>First Incubator of Ancient<br>Mesopotamian Civilization                                                              | Asst. prof.Dr.<br>Kadhim Jabur<br>Salman          | 237 |
| Inscribe the Intangible Cultural Heritage of Samarra City on UNESCO's Representative List (Legal Study)                                                                         | Asst. Lect. Aqeel<br>Mohammed Mosa<br>Al-Ghaban   | 265 |



# Contents

| Imam Hadi's (PBUH) Message to the People of Ahwaz Third episode, Authorization                                                 |                                                  | 17  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-----|
| Imam Al-Hasan Al-Askari (PBUH) The value constancy, the meanings of the intentions and the domain: Name, nickname, and surname | Prof.Dr. Abbas<br>Amer Ma'riz                    | 55  |
| Translated Texts from Russian about Imam Al-Mahdi (PBUH) by the Russian writer Sergey Rishkov                                  |                                                  | 85  |
| Sheikh Hussein Al-Nuri<br>Al-Tubrasi: His Life,<br>Scientific and Intellectual<br>Biography 1230- 1254 A.<br>H/ A.C 19031838-  | Lect.Dr. Moham-<br>med Hamoz Lafta<br>Al-Ghanimi | 111 |



#### **Guidelines of Reviewers**

Journal of Samarra Heritage takes notice on the accreditation of highly standards and equality in reviewing process. It is interesting in all procedures of reviewing process. Its essential interest is to make the scientific reviewer examining the manuscript very well according to his/her major. The manuscript must not be under the reviewer's self-opinion. Reviewer must mention the reliable notes on the manuscript and return to the journal within fifteen days and the reviewing process is doing according to the following limitations:

- 1. The title and its approach to the content.
- 2. Validity of methodology and its approach to the content.
- 3. The documentation of the references and its modern ones.
- 4. Literature review and the scientific value adding to knowledge field.
- 5. the manuscript meeting journal policy and the instructions of publication.
- 6. the research paper drawing from previous studies? Reviewers must be mentioned that to the editor in chief.
- 7. Reviewers must mention and clarify the abstract that describe the content of the manuscript. Here must be relevance between the content of the manuscript and its idea in Arabic and English.
- 8. the author explaining to scientific results depending on theory frameworks.
- 9. The process of reviewing must be run confidentially and the written notes must return to the editor in chief.
- 10. Reviewer's notes recommendations must be depended in acceptance publication decision.



### Sub/ Undertaking of Publication

NO.
Date:

Editorial board please to tell you that we get your manuscript (......)

Please, fulfill the following undertaking statement form and return it as quickly as possible to be ready for the review. It is important to know that we consider the date of receiving this statement as the staring of reviewing procedures.

#### Director Lec.Dr. Mushtaq Abdulhay Alassadi

#### **Undertaking Statement**

| I am   | ()                 | hereby | sign | and |
|--------|--------------------|--------|------|-----|
| my man | uscript title is ( |        |      | )   |

I undertake that:

- 1- A research paper is unpublished and not present to other publisher as fully or summary. The research paper must not draw from any thesis or dissertation.
- 2- The instructions and the morals of publication must follow as mentioning in this journal and checking the language of manuscript.
- 3- The researcher must follow amending manuscript according to editorial board notes supporting to report of scientific reviewer.
- 4- I have no permission to do in original research paper except to get the consent from the editor in chief.
- 5- I undertake in charge of any modification legally and morally in all content of manuscript. and I hereby undertake as follows:
  - 1- My own thinking of research.
- 2- To be concede copyright, publication, distribution of hard and soft copies of journal to journal of heritage of samara or who is authorized.

Name of the first researcher:

Institution:

Email:..... No. mobile:....

The names of participants (if there are)

Signature:

Date:



- Journal has a commitment never using of the ideas of researches by the editorial board or the reviewers.
- The researchers must guarantee to work accredited research papers for meeting professional criterion and highly morals without changing the outcomes.
- The researchers must use scientific methods to get the reality.
- The researchers must be neutral and be far of extremism of opinion and the self. She/he must be open-minded to the scientific reality.
- The researchers must be accredited systematic approaches and further evidence to prove the hypotheses and getting the outcomes.
- Reviewers must be assured that there have no plagiarism. It needs to mention to all published works.



### Magazine publishing policy

The aim of the journal is to provide equal opportunities to all researchers. It is accepted the scientific research papers according to scientific and accredited contents. Journal's sight is to be a commitment to professional morals of publication which is highly interesting to researchers and reviewers with meet the aims and visions of the journal.

The following statement of morals of scientific publication of this journal has announcements and regulations particularly and morally to editor in chief, editorial board, reviewers and researchers. This is to be meeting with principles of global morals of publication committee (COPE).

- Editor in chief is doing to achieve follow up and initially review the manuscripts and the validity or the excuse for the publication before sending to reviewers.
- Editor in chief is doing with editorial board and the experts to select the suitable reviewers according to the subject of the manuscript and the major confidentially.
- Journal presents reviewers' and experts' reports for the service and supporting researchers in an artistic way, methodology and information. This is for the quality of the research process.
- There must be a commitment to prevent discrimination against enmity, sex, social race or religion excepting non commitment research methodology.



6- Manuscript must be included a list of references and bibliographies separately from the margins. Foreign references and bibliographies must add to as a list separately from Arabic ones with interesting in order of alphabet of the names books and papers in journals.

- 7- Tables, graphs and portraits should be printed on independent sheets and their references must be mentioned under them with the appearance of places in the body.
- 8- Curriculum vitae of the new author should be provided with the manuscript with mentioning to its submission to conference or scientific symposium. It needs to mention the scientific association which may sponsor or help.
  - 9- Research must not publish previously.
- 10- Manuscript must be printed on A4 sheets with CD and minimum 25 pages simplified Arabic 16 font for the body and 14 for the margins with numerating order.
- 11- Order of research papers in journal are according to artistic procedures.
- 12- Manuscrpts must be reviewed confidentially for the validity of their publication. They do not return either acceptance or not. Procedures of tracking as follows:
- a- Journal tells the author that track running during one week from the date of submission.
- b- Journal tells the authors' acceptance papers with accepting of Editorial Board that they will publish during expecting date.
- c- Reviewers may examine the papers with modifications or additions before publication that they return to the authors.
- d- Journal tells the author that manuscript meets with a refusal without necessary to reasons.
- e- Each author is granted one journal from the number including his/her publication.



#### **Guidelines for Authors**

The Journal of Samarra Heritage is accepted research papers and accredited studies according to instructions of the scientific researches as follows:

- 1-Manuscripts should be followed rules and international standards of the scientific researches.
- 2-Manuscript must be related to the subjects of the journal in which as follows:
- a- Two Askariyyein Imams (Peace be upon them) and their historical heritage, religion, jurisprudence, narrative, explanation, literature and their roles in readiness of disappearance of Imam Almahdi(Peace be upon him)
- b- The history of holy Askariyyein affairs and its architectural features, consequences, its own properties and landmarks and escorts.
  - c- Figures of Samarra and characters who visited the city.
- d- The history of Samarra city its geography across centuries and variety of inhabitance and archeological landmarks.
- e- Religious and scientific Alhouza (holy school of Shiite Muslims) and its scientists, schools and intellectual archeology.
- f- Mr Alsherzi who is renovated and left traces and his archeologies, school and students in Samarra.
- 3-The abstract must be in Arabic and English within one page containing the full title.
- 4- The first page must contain the title, the name of the authors, occupation, phone number and email.
- 5- The margins are in the body of each page and the sources and references at the end of the research. As for the method of writing the sources and references, it is written according to the international formula known as (Chicago) and it is as follows: Surname, author name, book title, translation, volume, name of the press, place of printing, year of publication.



#### **Arabic Check**

AL-shikh Akeel Ali Shlal aldaraji

### **English Check**

Lect. Hameed Mana Daikh AL-Hamdawy

It is not allowed to anyone to publish or quote without reference to the journal or the authors. This considers as copyrights and one of the international standards of accredited scientific journal.

International NO. ISSN: 2617-216x

Journal Management: 07601840097 | 07819570282

Our website: <a href="http://ts.askarian.iq">http://ts.askarian.iq</a>

Email: torath.samarra2017@gmail.com

Accredited number in the House of Books and Documents-Baghdad: 2396 - 2019

Position Address: Center of Samarra Heritage-Alrasool Road-Annajaf Alashraf-Iraq



#### Editor in chief

Prof. Dr. Mohammad Mahmood Abood Zuain

### Director

Lect. Dr. Mushtaq Abdulhay Alassadi

#### **Editorial Board**

- 1. Prof. Dr. Mohammad Musa Alqurainy- University of King Abdulaziz -Faculty of Teachers The modern history
- 2. Prof. Dr. Mohammad Shukair Islamic University Faculty Islamic Studies of Teachers Lebanon -Jurisprudence and Islamic sciences
- 3. Prof. Dr. Hassan Khalil Reda Lebanon University feaulty of Arts and Humanities Philosophy and educational sciences
- 4. Prof. Dr. Abdul Majeed Hussain Zarakat Lebanese University Arabic Language and Arabic Literature
- 5. Prof. Dr. Sami Nazim Hussein Al-Mansouri University of Al-Qadisiyah - Faculty of Education - The modern history
- 6. Prof. Dr. Adil Abbass Alnassrawi \_ University of Kufa Faculty Basic Education Language and grammar
- 7. Prof. Dr. Surhan Chafat Salman University of Al-Qadisiyah Faculty of Education The Arabic Language
- 8. Prof. Dr. Adil Nather \_ University of Kerbala Faculty Education for Humanity Sciences Modern linguistics
- 9. Prof. Dr. Adil Abduljabar AlShati University of Babylon Faculty of Islamic Sciences Prophetic tradition
- 10. Prof. Dr. Mohammad Hamza Alshaibani University of Babylon Faculty of Quranic Studies The Philosophy
- 11. Assist. Prof. Dr. Rajwan Faisil Almaily University of Al-Qadisiyah
- Faculty of Archeology Islamic antiquities







### Samarra Heritage



An Academic journal of Samarra Heritage is published twice a year interesting in the study of Honorable Samarra Heritage

Published by
Al-Askariyyein Holy Shrine Affairs
Center of Samarra Heritage

VOL. 5 - <sup>3rd</sup>Year (1443. A.H - 2022.A.C)



An Academic journal of Samarra Heritage is published twice a year interesting in the study of Honorable Samarra Heritage / Published by Al-Askariyyein Holy Shrine Affairs - Center of Samarra Heritage / AL-Najaf al ashrf VOL. 5 - 3rd Year - (1443. A.H - 2022.A.C)

